

کل دیوتا: دیر شر و می

# شری کالی دیر



ڈاکٹر اوم گوسا می







# کل دیوتا: ویر شر و منی شری کالی ویر

” ہے ارجمن، جب جب اس سرز میں پر دھرم کو کوئی خطرہ درپیش ہوتا ہے تو دھرم کا پرچم  
لہرانے کے لئے میں اس دھرتی پر آتا ہوں۔ شریف انسانوں کے تحفظ اور پاپی لوگوں کو نیست و  
تابود کرنے اور دھرم کی بحالی کے لئے میں ہر گیگ میں آتا ہوں۔ ”

- گیتا

(حصہ دوئم)

## ڈاکٹر اوم گوسوامی

شائع کردہ

# شری کالی ویر چری ٹھیکیل ٹرست، سنجوالی جموں

**KUL DEVTA**  
*Veer Shiromani Kaliveer (Urdu)*  
{Life & Work : A research Treatise}  
By : Dr. Om Goswami

Urdu Translation : M.R. Chanchal

**Special Subsidised Edition**

© Publisher

Price Rs. 50/-

1st Edition : September 2002

Title Design & Pictures in Basohli Style : **Sohan Singh Billowaria**

Composed & Designed by : **Global Institute of  
Information Technology** Janipur, Jammu. Ph : 531327

Printers : **Classic Printers**, Bari Brahmana, Jammu.  
Ph : 951923-20243, 22871

Publishers : **Shri Kali Veer Charitable Trust,**  
Sanjwan, Jammu (J&K)

## ترتیب

### باب 1- پس منظر

|          |                        |
|----------|------------------------|
| 7 .....  | خطہ دھرم اور کالی ویر  |
| 7 .....  | سخوان ایک روحانی مقام  |
| 10 ..... | کالی ویر پر شنش کا خطہ |

### باب 2- کالی ویر مہما

|          |                          |
|----------|--------------------------|
| 21 ..... | کل گیک کا محافظ          |
| 26 ..... | اہمیت اور مہما           |
| 31 ..... | پھولوں اور باغوں کا رسیا |
| 34 ..... | خچ دیری میں کالی ویر     |
| 36 ..... | خنکی اور کالی ویر        |
| 38 ..... | کالی ویر اور ماتا ملن    |
| 40 ..... | کالی ویر اور ناہر گنگھ   |
| 43 ..... | کالی ویر اور کیلودیر     |
| 47 ..... | کالی ویر اور راجہ منڈلیک |

### باب 3- شکل و صورت

|          |                      |
|----------|----------------------|
| 53 ..... | کالی ویر آواہن       |
| 58 ..... | پھراوا (باس)         |
| 59 ..... | ہتھار                |
| 60 ..... | گیڑی - ڈنڈا اور چھڑی |

|     |                               |
|-----|-------------------------------|
| 61  | کالی دیر کی سواری             |
| 63  | دیوتا کا نشان                 |
| 66  | چڑھاؤ۔ کھانے پینے کی ایشیاء   |
| 68  | سانکل کھار کے۔ گتیبل          |
| 76  | لوک گا تھائیں: کارکیں         |
| 83  | منگلا چلن                     |
| 84  | کالی وری جنم                  |
| 85  | راجہ منڈلیک سے ملاقات         |
| 86  | منڈلیک سے دوستی               |
| 86  | دیو چوہان                     |
| 87  | کالی وری کا سرینگر جانا       |
| 88  | گڑھ غزنی پر حملہ              |
| 97  | باب 4 - اختتامیہ              |
| 102 | کالی وری اوتار پر حقائق تجزیہ |
| 109 | زبانی تو اخن کی کریں          |

### ضمیمه

|     |                          |
|-----|--------------------------|
| 112 | بادا دو دھادھاری کے وچار |
| 114 | شری کرشن جیوشی کے وچار   |

ਰाजा भंडलीक, श्री कालीवीर, बावा जित्तो और बुआ कौड़ी  
दुभारै कृष्णी



राजा भंडलीक, श्री कालीवीर, बावा जित्तो और बुआ कौड़ी



بَاب 1

پس منظر



# خطہ دھرم ڈگر اور کالی ویری کی پرتنش

## متبرک سرز میں ڈگر

بھارت کی ملکت منی ریاست جموں و کشمیر کے صوبہ جموں میں کئی ایک تیرتھ سماں ہیں۔ یہاں عام طور پر ہرگاؤں میں مقامی دیوی دیوتاؤں کی پرتشیخا کی گئی ہے۔ خطہ ڈگر کے لوگ اپنی زندگی کا ناظم گرام دیوتا کو مانتے ہیں۔ قدرت کی پوجا اُن کے زندگی کے فلسفہ کا اہم جزو ہے۔ جڑ اور چیت سنار کو پرم پتا کی تخلیق مانتے ہوئے وہ یکساں طور پر تمام تر دنیا کی تخلیق کی پوجا اور چنا کرتے ہیں۔ ذرے ذرے میں بھگوان کے درشن کرنے والے ڈوگرہ لوگ اپنے کرم کھیتیر یا جنم بھومی نظر جموں کو دیوتاؤں کی سرز میں کہا کرتے ہیں۔ یہاں پر دیوی دیوتاؤں کی بہت بڑی مہر ہے۔ اسی لئے عام طور پر ہر انسان دھرم کی راہ پر گام زن دکھلائی پڑتا ہے۔ اُن کا دھارمک اعتماد اور دھرم سے ڈرنے والے کار عمل کی وجہ سے تمام تر ڈگر کا علاقہ دھارمک خطہ کا روپ دھارن کرتا دکھلائی پڑتا ہے۔

جموں کے مختلف خطوں جیسے کنڈی، پہاڑی اور میدانی علاقوں اور دریاؤں کے برلب علاقوں کی دھارمک اور ثقافتی زندگی کا طرزِ عمل اسے سب سے زیادہ امیر لوک سنکرتی کا درجہ دیتا ہے۔ یہاں پوچھے جانے والے مختلف دیوی دیوتاؤں جیسی دلفریب خوبصورتی کسی اور جگہ کم ہی دکھلائی پڑے گی۔

### سنجوال ایک روحانی مقام

جموں شہر سے تقریباً 10 کلومیٹر مشرق کی طرف ایک تو ایجھی گاؤں واقع ہے،

جس کا نام ہے بخواں۔ یہ گاؤں ڈگر سنسکرتی کی ایک عجیب تصور یہ پیش کرتا ہے۔ یہاں کے باشندے زیادہ تر زمینداری اور محنت مشقت کا کام کرتے ہیں۔ فوج وغیرہ میں نوکری کو بھی ترجیح دی جاتی ہے۔ اس گاؤں میں ایک پراچین شوالیہ ہے، جہاں راجاؤں کے زمانہ میں سنسکرت کی تعلیم کے لئے ایک پاٹھشاہہ ہوا کرتی تھی۔ یہ پرانا ٹھومندر گذشتہ کئی دہاکوں تک خستہ حالت میں پڑا رہا۔ گذشتہ کچھ برسوں سے اس کی مرمت وغیرہ کر کے اس کا بنیادی شاندار روپ بحال کیا گیا ہے۔ اس گاؤں میں تین الگ الگ تالاب ہیں۔ ان میں سے ایک تالاب، جو کہ اسی ٹھومندر کے نزدیک ہے، کے بارے میں دنت کھا مشہور ہے کہ اس میں کئی جڑی بوٹیاں اُگی ہوئی تھیں۔ اس لئے اس کے ادویاتی اوصاف کی وجہ سے جموں کے حکمران مہاراجہ رنجیت دیو کے محلوں میں یہاں سے پانی لے جایا جاتا تھا۔ حدود ربعہ کے لحاظ سے یہ تالاب کافی لمبا چوڑا اور گہرا ہے۔ اتنا بڑا تالاب شانیدھ صوبہ جموں میں دوسرا نہیں ہے۔ گاؤں میں بتیر ستو یتوں اور شہیدوں کی دیہریاں اور دہیرے ہیں، جو اس متبکر سر زمین کی الگ پہچان بناتے ہیں۔ ٹھومندر کے پاس بنی دیہریوں اور دیہریوں کے علاوہ گاؤں کے دوسرے مقامات پر بھی ایسی کئی تعمیرات ہیں، جو کہ ڈگروں اسیوں کے دھارمک طور پر ڈرپوک سجھاؤ کی عکاسی کرتی ہے۔ 'ورمانام' کے مقام پر تو دیہریوں کا جھنڈ ہی ہے۔ یہ دیہریاں اپنے پوروجوں کی پوجا (Ancestor worship) کا جھیتا جا گتا شوت ہے۔

دوسرے دیوی دیوتاؤں کے علاوہ اس گاؤں میں کالی دیر اور باوا سرگل وغیرہ گرام دیوتاؤں کی پرتشش بھی ایک جگ سے چلی آ رہی ہے۔ اس گاؤں کے دھرم پر کیمی، مختنی، سیدھے سادے اور بہادر لوگ اپنی کامیابیوں کا سہرا اپنے دیوی

دیوتاؤں کو ہی دیتے ہیں۔ اس گاؤں میں کئی ایک کرم کا نہی، تانتر ک اور دھرم گیانی لوگ ہوئے ہیں۔ شمال مشرق اور جنوب میں شوالک پہاڑیاں گول شکل میں لیٹی ہوئی ہیں۔ اس دلکش سر زمین پر کئی ایک رشی مٹی تپیا میں محور ہا کرتے تھے۔ تمام رہنمی سدھیوں سے آسائش ان مددروں کی بات چیت کا اہم مدد عارو حانی ہوا کرتا تھا۔ باوا برہم داس کی سما دھی اور شو سندھیشور نامی چکنڈی بھی اسی گاؤں میں ہے۔ اس کے علاوہ شو مندر کے پاس سما دھی میں لین مہا تما جی کے چنکاروں کی متعدد کتھائیں عوام میں رائج ہیں۔ حکمت شاستر اور تنتروں غیرہ کے ماہر بھی اسی گاؤں ہوئے ہیں۔ زمانہ حالیہ میں اس گاؤں میں جو الپٹر کالی ویر دیوتا کا مندر کمپلیکس ایک عجیب روحانی مرکز کے طور پر ابھر رہا ہے۔ ”رینہ“ براہمن جات کے اس علاقے میں گل دیوتا کالی ویر ہیں۔ اپنے پورو جوں کی جنم بھومی پر ویر دیو کالی ویر جی کی پرینا اور امداد سے ایک پوجا سthan کی تعمیر کا تہبیہ مشہور وکیل شری ڈی سی رینہ نے کیا اور اس کام کو آگے بڑھایا۔ کالی ویر جی کے پکے کمرے میں ملن ماتا، گور و گور کھنا تھا، بابا بھیڑ وغیرہ کے نشانات کی ستحا پناٹھیک ڈھنگ سے ہو چکی ہے۔ واسک انو شٹھان کی ویدھی سے باندھا گیا ہے۔ کمرے کے باہر جھنڈے کی ستحا پنا کی گئی ہے۔ مندر کے احاطے میں ایک طرف بابا سر گل کا استھان بھی ہے۔ اس میں ایک بہت بڑی بانی ہے، جو کمرے کے علاوہ صحن میں ایک طرف باہر نگلی ہے۔ نگل دالے کمرے میں بانی والی جگہ پر ایک کنڈ سا بنا ہوا ہے، جہاں شردھا لودودھ کی کچی ایسی چڑھاتے ہیں۔ اسی احاطے میں کالی ویر بھون کی تعمیر کی گئی ہے۔ جس میں سما جی کاموں کیلئے ہر طرح کی سہولیات رکھنے والا ایک لمبا چوڑا اہال بھی بنوایا گیا ہے۔ تین کمرے، سور زوم اور نہانے کے کمرے بھی اس ہال کے ساتھ بنے ہیں۔ پانی کے لئے ایک بڑی میٹنگی بھی

بنوائی گئی ہے۔ شری ڈی سی رینہ کی طرف سے بھون کی چھت پر ایک بڑا ہاں بھی بنایا جا رہا ہے، جو دھارمک اجتماعوں اور سماجک کاموں کے استعمال میں آئیگا۔ صوبہ جموں کے سب سے زیادہ پوجے جانیوالے اور ہر ایک کی پرتشیش کے مرکز دیوتا کالی ویر جی کی بہادری، ارشادات جیوں چرت پر تحقیقی کام کروانے اور اُسے شائع کروانے کا کام بھی اسی جگہ سے کروانے کی یوجنا ہے۔ اس سے شری کالی ویر جی کے سندیشوں کا پرچار صحیح طریقے سے ہو پائیگا۔

طالب علموں کو مفت کتب اور بھوجن کی سہولیت کے علاوہ ان کی اہلیت کے مطابق وظیفے دینے کی یوجنا بھی ہے۔ اس احاطے میں دستیاب زمین پر پھولوں کی کیاریاں لگائی جائیں گی اور شجر کاری بھی کی جائیگی۔ تاکہ شری کالی ویر جی کا یہ ستحان حقیقی معنوں میں 'شانتی نکتیں' بن جائے۔

## کالی ویر: پرتشیش کا خطہ

تاتر کے سادھنا کی شاہر پدھتی میں ویر دیوتاؤں کی سادھنا کے بارے میں تذکرہ ہے۔ شاہر اپاسنا کاررواج چونکہ تمام تر شمال ہندوستان میں رہا ہے، اس لئے با آسانی یہ نتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے کہ اس خطے میں ریسہ تنز (خفیہ تنز) سادھنا رنج رہی ہے۔ شاہر منتروں میں عموماً مختلف قسم کی روحانی شکلتوں کا آواہن کیا جاتا ہے۔ لیکن ناٹھوں اور سدھوں کے منتروں میں نابر سنگھ، کلوایا کلو آور، ویر صمد، سنتا ویر، اگیا (اگنی) ویر اور ہنومنت ویر وغیرہ کا ذکر زیادہ تر دکھائی دیتا ہے۔ مختلف قسم کے دنیاوی کاموں کی تکمیل کیلئے چوٹھے جو گنی، باون ویر، چھپن بھیرو اور ستر پیروں کو مدد گیا دکھائی پڑتا ہے۔ اس طرح کی شکلتوں کا پوجن اور پرتشیش دنیاوی فوائد کیلئے

کی جاتی ہے۔ یہ بات واضح ہے کہ ان قوتوں کی پرتنش کا مقصد دنیاوی ہے۔ ان کے ذریعے نہ تو شاستروں میں تعین دھرم مارگوں کو حاصل کیا جاسکتا ہے اور نہ ہی معاشرے کو اخلاق کی نئی قدروں کی تعلیم ہی ملتی ہے۔ ایشور ملن، مکتی یا موکش جیسے دھارمک اعتقدوں سے بھی ان کا میلان دکھائی نہیں پڑتا۔ مگر کالی دیران باتوں سے مبڑا ہیں۔ وہ ویدک سنکرتی کو قوت عطا کرنے والے اور گنوبراہمن کے محافظ ہیں۔ دراصل وہ بھگوان نتیش ناگ کے اوتار مانے جاتے ہیں۔ دھرم کی اعلیٰ ترین قدروں کے بھی وہ محافظ ہیں۔ صوبہ جموں کے عوام اپنی افرادیت کی جدوجہد میں فوری راحت پانے کیلئے ان شکلتوں کی پرتنش کرتے آئے ہیں۔ ”شاہر“ تنہ دراصل انسانیت کے مذہب کا اٹوٹ انگ ہے اور یہ صدیوں سے شاستروں کے دھرم کے ساتھ متوازی طور پر چلتا رہا ہے۔ گذشتہ کچھ صدیوں سے جموں خطہ میں ناتھوں اور سدھوں کا گہر اثر رہا ہے۔ گور و گورکھنا تھا اور ان کے ساتھی دوسرے آنکھ ناتھوں کے علاوہ مقامی ناتھوں اور سدھوں کی ایک پختہ پر مپرا یہاں رانجھ رہی ہے۔ سدھ گور یا برپا ناتھ، سچ ناتھ، پیر منگا، پیر چرگنگ ناتھ جیسے کئی ناتھ اور سدھاں دھرتی پر بوئے ہیں۔ ان ناتھوں کو گل دیوتا ماننے والی جاتیں اور برادریاں آج بھی پوری عقیدت سے انہیں مانتی ہیں اور ان کی پوجا کرتی ہیں۔ ان ناتھوں اور سدھوں نے انیک سدھیوں کیلئے جن شکلتوں اور وید دیوتاؤں کو جپا اور ان کی سادھنا کی، ان میں کالی دیر بھی ہیں۔ سدھوں اور ناتھوں سے میل ملاپ سے کالی دیر کی پرتنش گزستھی لوگوں میں بھی مقام حاصل کر گئی ہے۔ اس دیوتا کی اپاسنا ایک فوری طور پر پھل دینے والے دیوتا کے روپ میں رانجھ ہوئی ہے۔ کالی دیر کو آج بھی گوشت وغیرہ کی بلی دی جاتی ہے۔ یہ اس دیوتا کو تانترک اپاسنا سے متعلق دیوتا ثابت کرنے کے لئے کافی

بے۔ مگر اس اپاسنا کی خصوصیت یہ ہے کہ یہ نہ تو خصوصی طور پر وام مارگی اپاسنا ہے اور نہ دکشن مارگی، بلکہ یہ ان دونوں کا ملا جلا روپ ہے۔ ایک ایسا روپ، جس کی سماجک مریداؤں کا پالن کرتے ہوئے عام گرہستھی بھا سنکے۔

ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بعد کی صدیوں میں گھمکو جو گیوں نے ناہر سنگھ، کالی ویر اور گوگا چوہاں کی تواریخی کہانیوں کو شامی ہند کے زیادہ تر حصوں میں رائج کر دیا۔ گوگا چوہاں کی کہانیوں میں تخیل کی بہت زیادہ رنگت دے کر گوگا کو عوام میں امر کر دیا۔ گوگا کے بلیدان سے متاثر ہو کر ان گا تھاؤں کے گانیکوں نے بعد میں انہیں دیوتا کی۔ پدومی پر بھادیا۔ ان کے جنم سے مرنے کے بعد تک کئی ایک چتکارک قصوں کو گھڑ کر انہیں بلیدانی دیوتاؤں میں شمار کر کے بے مثال مقام دلا دیا۔ ان کی زرخیز تخلیقی ادبی اہلیت نے شائد کہنیں تو ایسی واقعات کو میتھک کی آڑ میں چھپا دیا ہے۔ گوگا جی کی شخصیت کو دیوتاؤں کی شخصیت میں ڈھالنے کے طریقہ کار میں جموں کے علاقہ کے جوگی۔ گارڈی طبقہ نے باون ویروں میں سے کالی ویر، ناہر سنگھ، کیلو ویر وغیرہ پر اکرمی ویر دیوتاؤں کو اُنکا وزیر بنادیا ہے۔ یہ ان گا تھاؤں کو گانے والے گانیکوں کی دماغی اختر آ کا ہی ثبوت ہے۔

آج حالت یہ ہے کہ کالی ویر کی شخصیت کو خاص طور پر دو حصوں میں پیش کیا

جاتا ہے:-

- (۱) گوگا چوہاں نے صدیوں پیشتر شاہزادہ تنہ ادب میں ایک ویر دیو کے روپ میں،
- (۲) گوگا چوہاں کے ہم زمانہ اور ان کے وزیر اور یو دھا کے روپ میں۔ یہ روپ جموں کی گوگا گا تھا میں زیادہ تفصیل سے دکھایا گیا ہے۔

سادھو اور تانترک لوگ جہاں کالی ویر کے پرانے روپ کی پوجا کیا کرتے

تھے، ویس عام گر بستھی لوگ انہیں ”وزیر“ یعنی راجہ منڈلیک (گوگا چوبان) کا وزیر یا مان کر یاد کرتے ہیں۔ یہ بات غور طلب ہے کہ کالی ویر جہاں بھی ایک عام دیوتا یا کل دیوتا کے طور پر ستحاپت ہیں، وہاں ان کی پرتشیش عام دیوتا کے طور پر ہوتی ہے۔ انہیں وزیر بھی اور راجہ بھی کہا جاتا ہے، انہیں انکی اپنی کارک (لوک گاتھا) گا کر خوش کیا جاتا ہے۔ گوگا چوبان کی نہیں۔

کالی ویر کے پرگٹ ہونے کا مقصد دھرم کی بحالی، اوہرم اور اسرول کا ناش ہے۔ انکا فرمان ہے کہ کل یگ میں وہ ہر گھر میں پرگٹ ہونے لگے اور لوگوں کو پر اعتماد بنائے رکھیں گے۔ یہ بڑی عجب بات ہے کہ تمام تر بندوقوں کے دیوتا ہو کر بھی ویر دیو کالی ویر کا کوئی ساخنا مندر یا پوجا ستحان نہیں ہے۔ ہر جات، فرقہ یا کنہ کے ذاتی تھان یا مندر ہیں۔ شانید اس کی یہ وجہ ہے کہ کالی ویر کو کل دیوتا کے طور پر مانا گیا ہے۔ کالی ویر چونکہ اوتار واد میں دو اپر یگ کی کڑی ہیں، اس لئے وہ ایک پورا انک دیوتا ہیں۔ انہیں تیش۔ اوتار کہا گیا ہے۔ اس لئے انکا ایک ساخنا مندر بنایا جانا چاہئے، جس میں مختلف جاتوں کے بندو مل جل کر انکی پوجا۔ ارجنا کر سکیں۔

صوبہ جموں میں کالی ویر کی پرتشیش ان پہاڑی علاقوں میں بھی ہوتی ہے، جہاں راجہ منڈلیک کا نام بھی نہیں پہنچا ہے اور جہاں کا سب سے بڑا دیوتا ”ناگ“ ہے۔ جموں کے کنڈی علاقوں میں راجہ منڈلیک اور کالی ویر کے کافی ”تحان“ ہیں۔ لیکن پاڑ رجیسے پہاڑی علاقوں میں دوسرے دیوتاؤں کے ساتھ ساتھ کالی ویر کی پوجا ”ویر کوں“ کے نام سے کی جاتی ہے۔ بھدرواہ میں انہیں ”ویر“ یا ”کالو ویر“ بھی کہا جاتا ہے۔ تحصیل ڈوڈہ کے گاؤں ”ترین“ کے علاوہ بھدرواہ کے بھلیسہ، چننا وغیرہ دیہات میں بھی ”کالو ویر“ کے تھان موجود ہیں۔ ضلع اودھمپور کے علاوہ

بہلا لتہ اور بندراتھہ کے پہاڑی علاقوں میں عام طور پر واٹکی ناگ کی پوجا ارجمنا کا چلن زیادہ ہے۔ جبکہ نچلے علاقوں میں عموماً ہرگھر میں کالی ویری کا استھان بنایا گیا ہے۔ بہلا لتہ کے علاقے میں اس دیوتا کا پراچین مندر ہے جو کہ پھٹیل کے مقام پر ہے سندربنی کے مچھی بھون علاقے میں ایک پہاڑی گھامیں کالی ویری کی ”دھونی“ ہے۔ کچھ لوگ اسے ”کالی پیر“ بھی کہتے ہیں۔ اس پہاڑی سے سفید راکھ نیچے گرتی رہتی ہے، جسے لوگ کالی ویری کی ”دھونی“ کہتے ہیں۔

چب راج پتوں کی تینوں شاخیں۔ مردانی، ٹھاکری اور دھرنگانی کالی ویری کو اپنا پوچھیہ دیوتا مانتی ہیں۔ تحصیل سانبہ کے گارڈ ”ڈگھوڑ“ میں کالی ویری کا استھان ہے، جسے دوسرے لوگوں کے علاوہ مہبودرا (مہا جن) خاص طور پر پوجتے ہیں۔ پہنیہ ٹھکر جات کے لوگ رام کوٹ، کانگڑہ وغیرہ علاقوں میں کالی ویری کو اپنا گھل دیوتا مانتے ہیں۔

اسی طرح بہاگ کے کلوٹ، بسنوت اور چیخبری (صلع او دھمپور) علاقہ کے بنتیر پر یاروں میں کالی ویری کو گھل دیو کے روپ میں پرستی کیا گیا ہے۔ سانبہ، کٹھوئم، بلا اور، بسوبلی، نور پور، چمبہ، کانگڑہ وغیرہ کے علاقوں کے سینکڑوں دیہات و قصبوں میں بھی ایک گھل کالی ویری کو اپنا دیوتا مانتے ہیں۔ کٹھوئہ شہر کے شہیدی چوک میں شری کالی ویری اور راجہ منڈلیک کے مندر ہیں۔ چاروں ورنوں کے ہندو دھرم کو ماننے والے کالی ویری کی ارادہنا میں یکسان طور پر شردار کہتے ہیں اور پوجا کرتے ہیں۔ ابھی حال ہی میں 1997ء کی گوگانومی کے دن مہاجنوں کی کنگال برادری نے اپنے گھل دیوتا کالی ویری مورتی نیکی توی (منڈال پھلا ہیں) کے پاس برادری کے ایک مندر میں نصب کی۔ پرگال (مہا جن) برادری کیر پنڈ۔ رتیاں گاؤں میں تعمیر کردہ کالی ویر مندر میں اپنی رسیتیں کرتے ہیں۔ گوگانومی کو یہاں

بھنڈارے کا اہتمام بھی کیا جاتا ہے۔ جموں۔ اودھمپور شاہراہ پر واقع گاؤں جھجر کوٹی میں کالی ویر جی کا ایک تھان ہے، جس کی تعمیر ایک رام داسی نے کروایا ہے۔ کنڑہ دیشندو یوی کے مین بازار میں بھی شری کالی ویر جی کا ستحان ہے۔ رام کوٹ (منکوٹ) اور اس کے آس پاس کے کھجوریہ براہمنوں کے کل دیوتا بھی کالی ویر ہیں۔ ان میں ویر دیوکی پوچا پر تشھا تقریباً ایک ہزار سے چلی آرہی ہے۔ یوں معلوم ہوتا ہے کہ ڈگر کے لوک دیوتاؤں میں کالی ویر سب سے زیادہ مقبول اور پراچین ہیں۔ ان کے علاوہ کالی ویر کے تھان میں کسی من چاہئے سدھ، کسی ناتھ یا گورکھنا تھک کی ستحان پا بھی کی گئی دکھلائی دیتی ہے۔

کہا جاتا ہے کہ تحصیل اکھنور کے پر گوال علاقہ کے منہاس راجپوتوں نے سب سے پہلے کالی ویر کی پر تشش کی تھی۔ یہاں 45 نامہ یعنی 45 گاؤں منہاسوں کے ہیں۔ اس جزیرہ نما علاقہ کے دیہات کا سب سے بڑا دیوتا کالی ویر ہیں۔ اس کے علاوہ چنہنی کے گاؤں ”گرائیں“ میں اس دیوتا کی گذی ہے۔ منہاس راجپوتوں کے گاؤں نیڈھا جنڈیا لہ (سیالکوٹ۔ حال پاکستان) میں کالی ویر کی ایک بڑی گذی ہے۔ کالی ویر کا ایک تھان بخشی نگر جموں اور ایک مندر سجاش نگر (رباڑی کالوںی جموں) میں شومندر کے نزدیک واقع ہے، جہاں کالی ویر کے شردار ہال عقیدت کے چھوٹ چڑھانے آتے ہیں۔ تالاب ٹلو کے گول گجرال والے راستے پر بھی اس دیوتا کا بڑا ستحان ہے۔ سُتھرا براہمن جات (ریاسی) کا کل دیوتا مل دیوی کے ساتھ بابا کالی ویر ہے۔ ضلع اودھمپور میں بھی کالی ویر کے تھانوں کی بہتات ہے۔ گوسوامی براہمن اپنے اشت دیوبھگوان دشمنو کے علاوہ شری کالی ویر کی پر تشش اپنے پوچیہ دیوتا کے روپ میں کرتے ہیں جہاں تک دوسرے علاقوں میں رانج گوگا گا تھا کا

سوال ہے، اُن میں کالی ویری کا ذکر عموماً نہیں ہے۔ اُن گاتھاؤں کے واقعات بھی مختلف ہیں۔ مثال کے طور پر ہما چل پر دلیش کے کامبور علاقہ کی لوک گاتھا میں 'کیہلو'، کا ذکر ایک دیوتا کے طور پر ہوا ہے۔ وہاں کیلو کٹال کا ذکر بھی ہے۔ اس سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ وہاں کیلو کو کوتاں کا درجہ دیا گیا ہے۔ لیکن گاتھا کی کہانی میں انکی کوئی اہمیت نہیں ہے۔ اس گاتھا میں گور و گور گھناتھ کے غیر دنیاوی چہنکاروں کو اہمیت دی گئی ہے۔ ویری کے طور پر مہا ویرہ نومان اور بھیروں گوگا کی مشکلات کا ازالہ کرتے چلتے ہیں۔ سُننے میں آیا ہے کہ راجستھان اور گجرات وغیرہ صوبوں میں کالی ویری کو گوگا جی کے متر کے روپ میں پیش کیا گیا ہے۔

دوسرے صوبوں کی لوگ گاتھاؤں میں کالی ویری کا تذکرہ نہ ہونا اور جموں کے علاقہ میں گوگا گاتھا میں کالی ویری کے اہم کردار کا ہونا اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ صوبہ جموں میں گوگا سے متعلق لوک ادب کا پرچار ہونے سے کافی پہلے یہاں کے عوام میں کالی ویری ایسا مقابل پر تسلیش "ویر دیو" کے طور پر جو جاتے رہے ہوں گے۔

دوسرے امکان یہ ہے کہ جن سُورماوں نے کالی ویری کی قیادت میں فوجی مہماں یا جہادوں میں حصہ لیا تھا، ان کی اولاد اپنے اس نایک گوگا دیوتا مانے گلی۔ تیرسا امکان یہ ہے کہ جن لوگوں کو کالی ویری نے غیر مذہبی حملہ آوروں کے بندھن (قید) سے آزاد کرو کر لوگوں کو آزادی کا حق دیا۔ انہوں نے بھی اس دویہ۔ آتما کو اپنا دیوتا مانا۔ ابتدائی مذہبی یگ میں غیر ملکی حملہ آور بھتھے ہندوستانیوں کو قیدی بنانے پر ملک میں اُن سے غلاموں کا کام لیتے تھے۔ کالی ویری کی کاتھاؤں میں انہیں ایسے قیدیوں کو رہا کرواتے دکھلایا گیا ہے۔

کامبور کی گوگا گاتھا میں گوگا چوہان کی ماتا باشلا کی طرف سے سنتان کی

ابھیلاشتا سے بارہ سال "کیھلو" (۱) کا سمرن کرنا اس بات کو ظاہر کرتا ہے کہ کالی ویر یا "کیھلو ویر" گوگا چوہان کی کہانی سے پہلے کالوک دیوتا ہے۔ جموں خطہ میں شابر تنتر سادھنا یادھیہ یگ کے ابتدائی عرصہ میں کالی ویر کو ناتھ اور سدھنتر کی اپاسنا کی وجہ سے بہت سی جاتوں، برادریوں، خاندانوں و کنبوں کی طرف سے سویکار کیا جا چکا تھا۔ اسی لئے بعد کی صدیوں میں جب راجستان پر مسلم حملے ہوئے تو یہاں کے گاتھا گائیک مختلف علاقوں میں بکھر گئے۔ یہ لوگ اپنے ساتھ گوگا کے چھتکاری اور بہادری کی کہانیوں کو ساتھ لے گئے۔ ہر علاقے میں اس گاتھا کے بنیادی ڈھانچے میں مقامی منسکرتی اور وشوasoں کے مطابق تبدیلیاں کی گئیں۔ صوبہ جموں میں چونکہ کالی ویر کی پرتشش کا زور تھا، اس لئے لازم تھا کہ یہاں ایک نئے دیوتا یعنی گوگا جی (منڈلیک) کو جوڑ دیا جاتا اور اس کی اہمیت پیش رو دیوتاؤں کے مقابلے میں بڑھا چڑھا کر پیش کیا جاتی۔ ڈگر کے شروعاتی منڈلیک گاتھا کے گائیکوں نے نہ صرف راجہ منڈلیک کی اہمیت کو برقرار رکھا ہے بلکہ کالی ویر کو اس گاتھا میں ایک کردار کے روپ میں پیش کر کے گوگا کی رہنمائی کی تائید کی ہے۔ گاتھا میں کالی ویر کی ہر داعزیزی کا مناسب فائدہ اٹھایا گیا ہے۔ اسی مقصد کی حوصلی کیلئے گوگا کو راجہ اور کالی ویر کو وزیر کی شکل میں پیش کیا گیا ہے۔ گوگا گاتھا میں کالی ویر محض ایک امدادی کے طور پر ابھر کر سامنے آتے ہیں۔ لیکن آج بھی کالی ویر کے بہت سے اپاسک اُنہیں راجہ کالی ویر پکار کر انکی اپاسنا کرتے ہیں۔

یوں لگتا ہے کہ مدھیہ یگ میں ویر پوچا کا طریقہ کار بہت زیادہ راجح تھا راجستانی گاتھا گائیکوں کی کوشش یہ رہی کہ گوگا چوہان کو بھی ویریوں اور پیروان

(۱) گوگا گاتھا صفحہ 14 دو گرین منسکھا جموں (1980) میں نہیں ہے کہ یہ نئی کل دیوتا کیلئے استعمال کیا گیا ہے۔

میں مقام دلا کر اس گا تھا کو لا فاتی بنایا جائے۔ اس مقصد میں وہ کامیاب بھی ہوئے۔ لیکن کالی ویر کے اپا سکوں نے راجہ منڈ لیک اور کالی ویر کے مابین ہوئے سوال و جواب اور محلوں کے پر سنگوں کا سہارہ لے کر ہمیشہ کالی ویر کو زیادہ اہمیت دی ہے۔ حالانکہ موجودہ زمانہ میں گوگا جی کو ہی راجہ منڈ لیک کہا جاتا ہے، لیکن اس بات پر غور کرنے کی ضرورت ہے کہ کیا یہ راجہ راجستان کے منڈ لیک سے مختلف کوئی مقامی راجہ تھا، جو کہ ڈوگرہ منڈل کے پیہاڑی راجاؤں کا مہاراجہ تھا اور جموں منڈل میں منڈ لیک کہلاتا تھا۔<sup>(۱)</sup> کالی ویر کا تعلق اس منڈ لیک سے رہا ہوگا۔ لیکن بعد میں مختلف علاقوں جات کے گھمکو جو گیوں کے میل ملاپ سے گوگا کھاناں کا پرچار ہونے پر راجہ منڈ لیک اور گوگا کو ایک دوسرے کا روپ دے دیا گیا۔ اس کتاب میں سیکھا کی گئی کھاناوں میں کہیں کہیں اس بات کی جھلک ملتی ہے کہ دراصل یہ مقامی کھانیاں ہیں۔ کالی ویر اپنے زمانہ کے لامثال جانباز ہی نہیں عجیب تخلیق کا رجھی تھے۔ جنہوں نے عوامی زندگی کو مناسب روانی دینے کیلئے کئی اوزاروں کا پرچلن بھی کیا، جس سے سماجی نظام کو استحکام ملا۔

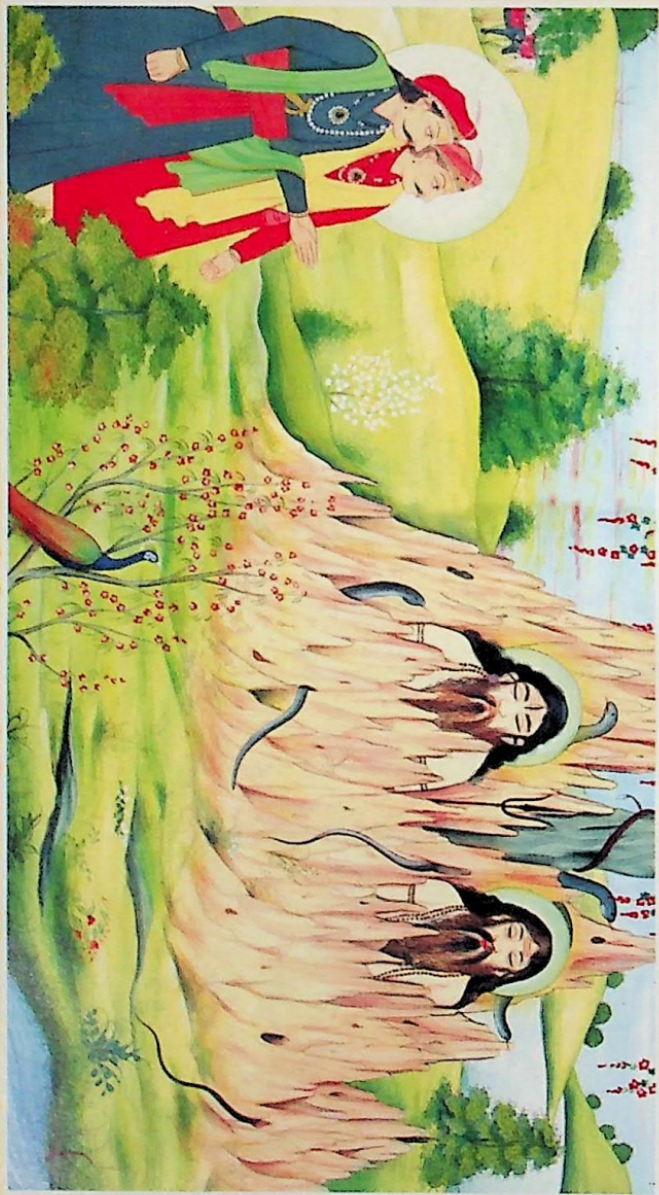
(۱) راجہ منڈ لیک منڈل دادھنی

باب 2

کالی و مریمہما



कृष्ण उपवन में सिद्ध गौरिया और वावा सुरगल पर बनी चांची के समक्ष राजा मंडलीक और श्री कालीवीर  
पर दृश्य दरमाइ रुद्र सह अंकणीर त्रिशिर



स्वांखा उपवन में सिद्ध गौरिया और वावा सुरगल पर बनी चांची के समक्ष राजा मंडलीक और श्री कालीवीर



# کل یگ کا محفوظ کالی ویر

کالی ویر لامثال خوبصورتی کے مالک ہیں۔ انکی پرکشش شخصیت بھگتوں کے ہر طرح سے پاپ مٹانے والی ہے۔ انکا غیر دنیاوی روپ مردوزن کا دل جیتنے والا ہے بھگوان شری کرشن کی مانند وہ بھی عوام میں اپنی دنیاوی لیلاؤں کیلئے بڑے ہر دعڑیز ہیں۔ آتما اور پر ما تما کے گھرے تعلقات کے بارے میں عام لوگوں کو روشناس کروانے کیلئے شری کرشن نے جیسے گوپیوں کے ساتھ لیا کی تھی، ویسے ہی کالی ویر جی نے بھی کل یگ میں مختلف شہروں اور مقامات پر پرگٹ ہو کر متعدد گوپیوں کا من موجہ لیا تھا۔ لیکن ان دونوں کے لیلاؤں میں رپنے کی مختلف وجوہات تھیں۔ شری کرشن نے جہاں دنیاوی انسانوں کو پرم تتو اور بھگتی کا اپدیش دینے کیلئے راس رچائی تھی، وہیں کالی ویر جی کل یگ کے ذکر درد سے ڈرے لوگوں کا ادھار کرنے کے لئے پرکٹ ہوئے۔ اپنے دنیاوی خوشی عطا کرنے والے روپ میں انکا غیر دنیاوی بندھن آتماروپی گوپیوں کو ویسے ہی موجہ لیتا تھا، جیسے لو ہے کے ذرتوں کو پرقوٹ چکمک۔

پھولوں اور باغوں میں ڈوبا ہوا انکار سک من بھنورے کی مانند گنجار کرتا ہوا پھولوں کی خوبصورتی ہے۔ ایسے ہی کسی وقت وہ باغ کی مالن کو اپنی جانب راغب کر لیتے ہیں:-

|                             |            |
|-----------------------------|------------|
| کالی ویر نے مالن موجی لیتی، |            |
| باغین پھل چینی              | چینیدی۔    |
| پھل چنی چنی                 | ہار باندی، |
| ویر ادے شگن                 | مناندی۔    |

کالی ویر کی لامثال خوبصورتی پر مسوہت ہو کر مالن اپنے پوجنیہ کالی ویر کے روپ کا تذکرہ  
یوں کرتی ہے:-

ہوٹھ چواری مکھ پانیں دے پڑے،  
دند جمے دیاں کلیاں۔  
گل کینٹھا ہیرے دا سوبھے،  
بھرواں شیل نہ تیاں۔  
بھری پھلیں دی نوکری،  
میں بندراں نج کھڑی آں۔  
درش میں تیراپانا ویرا،  
کیہڑے بیلے دی کھڑی آں

اس درشن کو پڑھ کر یوں لگتا ہے کہ مانو دوار کا گنگری میں پدھارے بھگوان شری  
کرشن کے درشنوں کی پیاسی کجبا اپنے تارن ہار کا پھولوں سے سواگت (۱) کرنے  
کیلئے کھڑی ہے۔ ایسے ہی روحانی پریم کی انتہا بن بن کی گوپیوں میں بھی دکھائی  
دیتی ہے۔

اپنی ولفریب شخصیت سے کالی ویر پاتال لوک کی ناگنوں اور سورگ لوک کی  
اپسراوں کا من بھی موه لیتے ہیں۔ اپنے آپ کو دھرتی پر پرکش کرتے ہوئے وہ

(۱) کالی پنجھے، کالی ویر، کتنے جرم تھواڑے،  
پہلا جرم وچ کشیرا، دوآ گوکل گنوآں چارے۔  
خدھیا دی میلی وزیری، دیوپوری وچ آئی،  
دن اشی دے جنم لے آ، نومیتھر پوجا ہوئی۔

لا ہو رشہر کی کھترانی، جو دوکان میں تجارت کرتی تھی کوموہ لیتے ہیں۔ اس طرح ایک دوسرے شہر میں نیس سوت کات رہی ایک براہمنی اور ایک دوسری جگہ تیل نکال رہی ایک تیل کا دل بھی چڑا لیتے ہیں۔ اسی طرح پانی بھرنے جا رہی جھیو رجات کی ایک عورت اور پانی کے گھاٹ پر کپڑے دھور رہی دھوبن کامن بھی انہوں نے جیت لیا۔ اس کے بعد جموں شہر میں بین بجانے والی ایک جنگال پر بھی اپنا جادو چلا کر کالی ویر نے اپنی شکنی کا اظہار کا۔

یوں لگتا ہے، یہ وہ عورتیں تھیں، جن پر سب سے پہلے اس دیوتا کی کرپا ہوئی تھی اور ان کی وساطت سے کالی ویر چیلوں کی معرفت منظر عام پر آئے تھے۔ ”دواپر“ یگ میں کوروں اور پانڈوں کے گھر یلو جھگڑے کو ختم کرانے کیلئے بلد یورو پ میں کالی ویر نے کوروں کو، ستناپور میں جمنا کے کنارے ملا کر سمجھایا کہ پانڈوں کو انکا حصہ دے دو۔

کوروں نے کہا کہ گورا لے کے بیٹا ہو کر تم ہمیں راج نیتی کا صحیح غلط سمجھا رہے ہو۔ تب غصے میں آ کر برام نے اپنی بل سے ہستناپور کو اپنے پاس کھینچ لیا اور اُسے جمنا میں بہانے لگے۔ تب شری کرشن نے سمجھا بجھا کر ان کے غصے کو شانت کیا اور ہستناپور کی ان کے کرو دھن سے رکشا کی۔

(1) دوچ لہو رے کھتریں موہی اے۔ بیٹا بخ کر اندی۔

ڈوچیا گنگری بیرہمنی موہی اے۔ نرے سوت کتا ندی۔

تجیا گنگری تیلین موہی اے۔ کوہوا لھ سنا ندی،

چوچی گنگری جھیری موہی اے۔ سر پانگی گی جاندی۔

بچی گنگری دھوبن موہی اے۔ چن ٹلن دھوندی،

محبیا گنگری بھاں موہی اے۔ جو آس بین بجاندی۔

کالی ویرکا پہلا جنم نتیش ناگ کا کہا جاتا ہے۔ وہ بھگوان و شنو کے پیارے متر  
ہیں۔ وہ وشنو کی شکتی، دولت اور لکشمی کا بنیادی مبنی ہیں۔ وہ بھگوان گداہر پر اپنے  
ہزاروں پھنوں سے چھایا کرتے ہیں۔ وشنو بھگوان کے وہ انگ سنگ رہتے ہیں۔  
لکشمی اور وشنو کیلئے وہ بچھونا بن کر انہیں سکھ بھم پہنچاتے ہیں۔ جہاں نتیش ناگ  
ہیں، وہاں لکشمی یعنی دھن۔ دولت اور ترقی کا کام ہوتا ہے۔ یہ عوامی اعتقاد آج بھی  
ڈگر کے عوام کے دلوں میں بسا ہے۔ تریا یگ میں نتیش ناگ رام کے چھوٹے بھائی  
کے روپ میں لکشمی کہلاتے ہیں تو دوا پر یگ میں وشنو اوتار شری کرشن کے بڑے  
بھائی بن کر پرکٹ ہوتے ہیں اور برام یا بل بھدر کے روپ میں مشہور ہوتے ہیں۔  
کہا جاتا ہے کہ نتیش ناگ روپ میں انہوں نے بھگوان و شنو سے اگلے اوتاروں  
میں اپنا سیوک بنائے رکھنے کا درمانگا تھا۔ اس لئے انہوں نے ”تیرتیا“ یگ  
میں لکشمی بن کر پر بھوکی سیوا کی۔ ”دوا پر“ میں نتیش ناگ کو بڑے بھائی برام کا درج  
دے کر ان کے سمنان کو بڑھایا۔ کل یگ میں پر بھوکے حکم سے نتیش ناگ کالی ویر  
بن کر پرکٹ ہوئے۔ دھرم کی رکشا اور مریادا بحال کرنے کیلئے انہوں نے مختلف  
خطوں میں مختلف ناموں سے ویر یودھا کے روپ میں اپنے آپ کو پرکٹ  
کیا۔ انصاف، دھرم اور مریادا کی ستحاپنا کیلئے انہوں نے مسلسل جدوجہد کی، اشتی  
کی اور کرم کو سب سے بڑا بتلایا۔ ”اگر دماغی قوت سے بات نہ بنے تو جنگ کی راہ  
اپناو“ یہ اپدیش دیا۔ نتیش ناگ جی اپنے لکشمی، برام اور کالی ویر روپوں میں ایک  
طرف تدبر اور قوت کا آسرا لیتے ہیں تو دوسری طرف وہ مہان یودھا اور ت عمل والے  
ویر رہبر ہیں۔ لیکن اپنے کسی بھی اوتار میں وہ بے انصافی کو کبھی برداشت نہیں  
کرتے۔ اُن کے غصے اور کرودھ کی انیک کھاتائیں مشہور ہیں۔

ذگر علاقے میں یہ دنت۔ کھپر چلت ہے کہ دوپر گیک میں ایک اہمیانی پنڈت نے یہ غلط بات پھیلائی کہ اگر کرشن ہری کا اوتار ہیں تو انہیں ہرا اوتار میں ایک مددگار کی ضرورت کیوں پڑتی ہے۔ رام گیک میں وہ لکشمی کو ساتھ لائے اور کرشن گیک میں بل رام کو۔ یہ سوال شری کرشن بھگتوں کو پریشان کرنے لگا کہ ایک اوتار کو کسی کی مدد کی ضرورت کیوں پڑتی ہے۔ یہ بات شری کرشن تک پہنچی۔ تو انہوں نے ایک دن دوار کا کے لوگوں کو بنا کر کہا کہ دنیا میں بھگوان کا اوتار انسان شرطوں پر نہیں ہوتا۔ شری ہری ہی اس بات کا تعین کرتے ہیں۔ وشنو اور نیش ناگ ایک دوسرے سے علیحدہ نہیں۔ وہ تو ایک ہی ”پرم تتو“ کے دور و پ ہیں۔ جو لوگ رام اور لکشمی یا کرشن اور بل رام کو علیحدہ علیحدہ مانتے ہیں وہ ایشور کی لیلا کے راز سے ناواقف ہیں۔ ایک درباری نے پوچھا ”پر بھو، آپ بجا فرماتے ہیں، لیکن انسان کی سوچنے کی شک्तی ہی ایسی ہے، جو اسے پر ماتما پر بھی شک و شبہ کرنا سکھلاتی ہے۔ انسان اگر دو شخصوں کو دیکھتا ہے تو انہیں وہ دو ہی کہتا ہے۔ چاہے وہ دونوں ایک ہی پرم ”تتو“ کے انش ہوں۔ وہ انہیں ایک نہیں مانتا۔“

شری کرشن بنس کر بولے۔ آپ نے چ کہا ہے۔ انسان کو یہ سچائی کئی ایک مشکلات میں ڈال سکتی ہے۔ وہ ایشور کو بھی انسان کی طرح مان لیتا ہے۔ تب بل رام بولے ”پر بھو میں اور تم علیحدہ نہیں ہیں۔ اس بات کو میں اوتار کے وقت ثابت کروں گا۔ جب میں اکیلا پر بھو کی اچھیا کو پورا کرنے کے لئے دھرتی پر آتے ورنگا۔ تب کل گیک میں میرا نام کالی ویر ہوگا۔ کل گیک کا یہ اوتار میری اور آپ کی طاقت توں کاملا خلا روب ہوگا۔ آپ کا دھرم اور تدبیر اور میری بہادری اُس جنم میں یکجا ہو کر دنیاوی انسانوں کی تکالیف کا ازالہ کریں گے۔“

خطہ ڈگر میں یہ کتھا بھی رانج ہے کہ جب شیش ناگ پر تھوی پر ”کالی ویر“ یعنی کالی ویر کے روپ اترے تو ان کی لیلا کے دوران بھگوان و شنوگورے رنگ کے ساتھ ناہر سنگھ بن کر پرکٹ ہوئے۔ کل بیگ میں اگرچہ اہم کردار کالی ویر کا ہے، پھر بھی ان کی کارکردگی میں مددگار ہونے کیلئے ناہر سنگھ ایک تیز۔ تار ویر دیور روپ میں بے رحم ظالموں کو اپنی خوفناک قوت سے سزا دینے کیلئے ان کے انگ سنگ رہتے ہیں۔

### اہمیت اور مہما

”کالی ویر“ لفظ دراصل دو الفاظ کے میلان سے بنा ہے۔ ان کا الفاظی مطلب ہے کالی نام کی شکتی کا ویر یا گن۔ مہا کالی کو ڈگر خطہ میں کالی یا کالا کہا جاتا ہے۔ کالی ویر کو کالا پتر کہا گیا ہے۔ ”کلکی پران“ کے مطابق کالیکا ڈرگا دیوی کا ہی ایک روپ ہے۔ یہ روپ یہ کے میدان میں راکشوں کے امہیمان کو توز نے والا، ان کے دل اور گل کو نیت و نابود کرنے والا ہے۔

پورانوں کی کتھاؤں کے مطابق مہادیوی پاروتی نے ہی راکشوں کا خاتمه کرنے کیلئے کالا کا روپ دھارن کیا تھا۔ اس نگاہ سے دیوی کا لکا بھگوان شوکی پتی ہیں۔ شو جی کے انیک ناموں میں سے اُنکا ایک نام ”کال“ ہے، جو کالا پتر کے روپ بھیر و یعنی مہادیو شو جی کے ایک اہم گن کا نام ”کال“ ہے، میں کالی ویر نام سے جموں صوبے کے لوگوں کی طرف سے پوجے جاتے ہیں۔ کالی ویر کو شو جی کے گن ویر بھدر کا اوتار بھی کہا جاتا ہے ”ویر“ شبد کا ارتھ ہے بہادر شور، یودھا۔ ویر کو ڈوگری بھاشا میں پیر کہا گیا ہے ڈوگری زبان میں اس کا ایک ارتھ بھائی بھی ہے، لیکن جب کسی دیوکتی کو ویر کے روپ میں پیش کیا جاتا ہے تو اُس کا مطلب

ਹੁਦਾ॥੩੩॥ ਕੁ ਰਨ੍ਦੀ ਪੁ ਪ੍ਰਕਟਉਰੁ ਕੁ ਝੋਮਨਗ ਗੁ  
 ਰਾਨੀਦੀਰ ਕੁ ਮਦਤੁਰ ਧਰੁ ਕਰੈ ਕੁ ਮਭਸੀਰਦੁ  
 ਕਿੰਕੁ ਤੁੰਨੇ ਭਗਦਰੁ ਸ਼ਿਦ ਤੇ ਗੁਤੁ ਪਰਦਤੀ



ਹਿਮਾਲਿਆ ਕ੍ਸੇਤਰ ਮੈਂ ਦੇਵਗਣ ਕੇ ਰੂਪ ਮੈਂ ਪ੍ਰਕਟ ਹੁਏ ਸ਼ੋ਷ਨਾਗ  
 ਕੋ ਕਾਲੀਵੀਰ ਕਾ ਅਵਤਾਰ ਧਾਰਣ ਕਰਨੇ ਕਾ ਆਸ਼ੀਰਵਦ

ਦੇਤੇ ਹੁਏ ਭਗਵਾਨ ਸ਼ਿਵ ਔਰ ਮਾਤਾ ਪਾਰਵਤੀ



ایسے دیوتا سے ہوتا ہے، جو خوش ہونے پر سکھ اور لا پرواہی برتنے پر کشت دیتا ہے۔ ایک طرف یہ شکتی دیوتا کی طرح رحم دل اور دوسری جانب بھوت پریت کی طرح تکلیف دہ ہوتی ہے۔ اس لگاہ سے دیر نامی شکتی کا مزاج انسانی مزاج سے ملتا جلتا ہے۔ دیر کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ آواہن کئے جانے پر وہ فوری طور پر دوز آتا ہے۔ مظلوموں کی پکار سن کر دیر فوری طور پر راحت دیتا ہے۔ تلفظ کی غلطی سے کچھ لوگ ”دیر“ کو ”پیر“ بھی کہہ دیتے ہیں۔ اسی غلط نہیں میں کالی دیر کو کالی پیر کہہ دیا جاتا ہے۔ لوگوں کے ذہنوں کی اسی غلط نہیں نے کئی ثقافتی رواجوں کو جنم دیا ہے۔ جس کے نتیجے کے طور پر بندوں میں اسلامی عقیدوں کی ملاوٹ ہو گئی۔

”دیر“ زمرہ کے انسان دراصل ٹو جی کے گن ہیں۔ دوسرے صوبوں میں دیروں کو دیوتا یا گل دیوتا کے طور پر پونے کا رواج کم ہی ہے۔ جبکہ جموں کے علاقے میں کالی دیر، کیلو دیر (کیالو دیر) مہا دیر وغیرہ کو گل دیوتا مان کر پونے کا رواج پر انا ہے۔

دراصل ٹو گنوں یا دیروں کی پرتشش تانترک سدھیاں چاہئے والے سادھو، فقیروں، ناٹھوں وغیرہ کی طرف سے کی جاتی ہے۔ اس طرح کی سدھیاں حاصل کرنے کے فائدہ مند اور غیر فائدہ مند دونوں طرح کے کام کئے جاتے ہیں۔ جموں خطے میں تانترک کاموں کیلئے پوچھے جانے والے دیروں میں ”اگنی بیتال“ ”سانانیہ دیر“ ”منکھاں“ یا مہا کاں، ”کیلو دیر“ اور ناہر سنگھ قابل ذکر ہیں۔ دیروں کی تعداد باون کبی گئی ہے، ہر خطے کے باون دیروں کے ناموں کے بارے میں کافی فرق پایا جاتا ہے۔ ان میں کچھ نام ہی مشترک کہ دیکھئے جاتے ہیں۔ ان میں کالی دیر کا نام سرفہرست ہے، جو کہ عموماً ہر خطے کے باون دیروں کے ناموں کی فہرست میں پایا جاتا

ہے۔ ویر پوچا دراصل پریت پوچا کا خاص طریقہ کارہے۔ یہ کہیں امرتا حاصل کیئے انسان کی پوچا ہے تو کہیں جنگ وغیرہ میں مارے گئے یو دھا کی۔ کہیں غیر روایتی طور پر مرے ہوئے آدمی کی پوچا پانہ سے کی گئی یاد ہے۔ تو کہیں آسمانی قوتوں کو قربانی جیسی پوچاؤں سے ایک جگہ پر سادھ کراؤ سے فائدہ اٹھانے کا طریقہ کار۔

ڈگر میں پرانے مکانات کے تعمیری فن میں مکان کا مرکزی کھمبہ کھڑا کرنے سے پیش تر اس جگہ اس مقصد کیلئے کھودے گئے گلہ ہے میں قربانی دے کر قربان کے گئے جانور کا سر اس میں نصب کیا جاتا تھا۔ اس کھمبے کو عام طور پر کوئی ویر مان کر اس سے گھر کے لوگوں اور جاندار کے تحفظ کیلئے پر ارتھنا کی جاتی تھی۔ آن بھی پہاڑی علاقوں میں کہیں کہیں گھر کے اندر ورنی کوٹھے کے خصوصی کھمبے کو ”ویر“ مان کر اس کی پوچا کی جاتی ہے۔ (۱) کہیں اجزے قدر تی مقامات پر بھی ”ویر“ کی رہائش مانی جاتی ہے۔ عام لوگ انہیں ”بن ویر“ کہتے ہیں۔ جنگلی علاقوں کے ویروں کے بارے میں وشواس ہے کہ وہ انتہائی مزاج کے ہوتے ہیں۔ غصہ تو کوٹ کوٹ کر بھرا ہوتا ہے۔ اسی وجہ سے انہیں بھتوں پر یتوں کے ذمہ میں شامل کیا جاتا ہے۔ ”بن ویر“ عموماً رہنگر ووں کے راستے میں رکاوٹیں پیدا کرتے ہیں۔ انکو بھرم میں ڈال کر غلط راستے پر ڈال دیتے ہیں۔ ”بن ویر کی طرف سے رو کے گئے مقامات پر رات کویا دوپہر یا شام کے وقت لوگ آنے جانے یا ادھر سے ادھر گزرنے میں خوف کا احساس کرتے ہیں۔ بھدرواہ کے علاقوں میں ایسے ”بن ویروں“ کے کچھ مقامات یوں ہیں:-

۱۔ بیرو۔ رو۔ گھوڑ۔ یعنی ویر کا پتھر۔ یہ بھدرواہ علاقے کے گاؤں سر وڑ باغ کے

(۱) صفحہ 286 ڈگر انسکرت اتہاس۔

نژدیک ہے۔

۲۔ بیرو۔ رو۔ چھو۔ یعنی ویر کا آبشار۔ یہ جھرنا ہمیں علاقہ کے گاؤں بھیجے میں ہے۔

۳۔ بیرو۔ رو۔ ڈل۔ یعنی ویر کا سرودور۔ یہ مقام پنجہ گاؤں کے پاس الہیاندی میں ایک ڈبر کے روپ میں ہے۔

ویر یا بن ویر سے متعلقہ کئی عوامی اعتقاد لوگوں میں پر چلت ہیں۔ اس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ ویر دیو کی پوجا ناٹھ پنچھی پر راز اعتقادات سے شروع ہوئی ہے۔ باون ویروں میں سے صرف کالی ویر ایک ایسے دیوتا ہیں، جنہیں ڈگر کی زیادہ تر آبادی اپنا گل دیوتا مانتی ہے۔ کسی جات، نسل یا اونچی نیچے کے بھیہ بغیر انیک برادریاں انہیں اپنا اشت مان کر پوچھتی ہیں۔ ان میں سورن اور ہریگن دونوں ذمہ دشمن ہیں۔

باون ویروں میں پونکہ کالی ویر ایک متوازن شخصیت کے حامل ہیں۔ اس لئے گھر کے اندر جگہ دے کر گل یا کنہ کی باغ ڈوران کے ہاتھ میں دے دی جاتی ہے۔ من کی مراد یہ پوری کرنے والے یہ دیوتا بھگتوں کو وردینے کیلئے بھیشہ تیار رہتے ہیں۔ عظمت اور شفقت ان کی شخصیت میں بھیشہ جھملاتی ہے

ہمارے عوام عام طور پر بھوت۔ پریت، ڈائیکن، چڈیل وغیرہ میں یقین رکھتے ہیں۔ بیماری یا چوت وغیرہ میں انسان جسمانی تکالیف اٹھاتے ہیں۔ لیکن منزہ ٹونا وغیرہ سے کسی کو جسمانی یا دلی تکلیف پہنچائی جاسکتی ہے۔ اس عوامی اعتقاد کے زیر اثر ایسی یہروں نے بلا کے اثر کا ازالہ کرنے کے لئے لوگ کالی ویر کی شرمن ڈھونڈتے ہیں۔ جہاں کالی ویر رہتے ہیں وہاں منتروں اور تنزوں سے لگائی گئی

تکالیف کا کیا کام؟ بھٹت پریت انکا مُسْن کرڈور بھاگتے ہیں۔ اس عوامی اعتقاد کے نتیجہ کے طور پر کالی ویر کے اپا سک انہیں گھر کا دھنٹھا تامانتے ہیں۔

تنتر اپا سنا میں دوسرے ویوں کے سنگ کالی ویر کا بھی سرن کیا جاتا ہے۔ لیکن کالی ویر کے بارے میں خاص بات یہ ہے کہ انہیں تنتر کوں کے علاوہ گھر سہتھی لوگ بھی پوچھتے ہیں۔ اس لئے کالی ویر کے اپا سک جن مقاصد کیلئے ان کی اپا سنا کرتے ہیں۔ وہ مندرجہ ذیل ہیں:

۱۔ رِدھی (دھن دولت) سیدھی (روحانی شکنی) کی حصولیابی۔

۲۔ دشمن پر فتح۔ جنگ وغیرہ میں کامیابی۔

۳۔ دھن۔ جامدار، فصل، جانور اور پریوار کے لوگوں کی بہتری اور تحفظ

۴۔ بہوت پریت اور جنتر تنتر وغیرہ کے اثرات سے بچاؤ۔

اس سے واضح ہوتا ہے کہ کالی ویر اپنے اپا سکوں کو تحفظ دینے والے اور ان کے فلاج بہبود والے ویر یوں ہیں۔ باون ویوں کی رہنمائی کرنے والے کالی ویر مبار، طاقتوار اور جنگجو ہیں۔ ان کی قوت اور تدبیر کا مقابلہ کسی دیگر سے نہیں کیا جاسکتا۔ چ من سے سرن کرنے پر وہ بھگت کے پاس دوڑے آتے ہیں اور انکا ذکر درد دور کرتے ہیں۔ بھگت کی رسیلی دھار میں پوری طرح ڈوبے بھگتوں کا تجربہ ہے کہ کالی ویر جی سے سچا پریم لگانے والوں کو شہرت، عزت، سماں بھی ملا ہے اور ان پر لکشمی کی مہربانی بھی ہوئی ہے۔ اور ان کی شہرت بھی بڑھی ہے۔

جس پریوار میں اس دیو۔ آتما کی پرتشش ہوتی ہے، وہاں جسمانی اور آتمک

(۱) آٹھویں شرادھ والے وہ بیہاں بڑا بھاری میلے لگاتے ہے۔ ویر چھوار چننا والے ویر کے تھان پر "ترشول" کا نام تروں والے تھان سے لایا گیا ہے۔

ڈکھ درد نہیں رہتے۔ وہاں سے تاریکی کی قوتیں بھاگ جاتی ہیں۔ اور اچھا دماغ، پریکم، ستکار اور خوشی کی لہر دوڑتی ہے۔ چیز بھی ہے۔ سورج کے سامنے اندر ہیرے کا کیا کام؟ کالی ویرشد حالہ لوگوں کے ذلوں میں سورج بن کر رہا نش کرتے ہیں۔ اس لئے کہا ہے:

"अदित्य हृदयाय, काली वीराय नमः"

(معنی: جن کا دل سورج جیسا ہے ایسے کالی ویر کو میں نمکار کرتا ہوں)

جس دل میں شر دھا کا سورج چمکتا ہے، وہاں تعلیم، عقل، بہادری اور دنیاوی نہ کی کمی نہیں رہتی۔ شر دھا وان بھگت کے پیچھے تمام آسانیوں بھاگتی ہیں۔ وہ خود آسانیوں کے پیچھے نہیں بھاگتا۔ یہ کل دیوتا ویر دیو کالی ویریتی کا آشیروادی تو ہے:

कुलानां शुभदः शांतः महाकुल वर्धनः

आयुर्वलं यशो देहि कुल देव नमो उस्तुते ।

(جو پریواروں کیلئے فلاج و بہود دینے والا ہے۔ شانت ہے۔ بھیش کل کو بڑھا وادیتا ہے۔ عمر، طاقت، شہرت دیتا ہے۔ ایسے کل دیو کو میں نمکار کرتا ہوں) پھولوں اور باغوں کا رسیا

لوک گاتھاؤں میں کالی ویر کو پھولوں اور باغوں کا شو قمین دیوتا کے روپ میں پیش کیا گیا ہے۔ وہ پھولوں اور پھولوں کے ہاروں سے جلدی خوش ہو جاتے ہیں۔ آنکھی پھولوں اور باغوں کے تینیں کم عمر سے کشش ہے<sup>(۱)</sup> ایک بار جب دیر شام گئے

تک بالک کالی ویر گھر نہیں لوئت تو ما تا کالیکا با غ کی مالن سے کالی ویر کے بارے میں پوچھتی ہے۔ (۲) اس لئے کہ وہ ہمیشہ با غ میں ہی کھیتے رہتے تھے۔ اسی لئے آج بھی جہاں کہیں کالی ویر کا ”تھان“ بنایا جاتا ہے۔ وہاں آس پاس پھولوں کی کیا ریاں بھی بنائی جاتی ہیں:

”ویر میرا اے پھلیں دا شوئی۔

میں گلنسیں چ بولے ای۔

چنی چنی کلیاں مالن چلدا۔

میں ویرا دے بار پروئی۔“

کالی ویر کوئی قسم کے پھولوں سے پیار ہے۔ لوگ گیت کے بول ہیں۔

”مرؤ آ، ماتی، موئیا پھلیا۔

پھلیں دے گنی جندے ڈیسر۔

محبے دیالو بھی کالیا ویرا۔

لئے نخیں پایاں پھیر۔

سیلیں با خیں جھلن چوریاں۔

اوندے نخیں لایاں ویر۔“

پھولوں بھرے باغوں میں رہنے والے اس دیوتا کو خصوصیت یہ ہے کہ وہ جس جگہ رہتا ہے، وہ ہمیشہ کیلئے ہر ابھرا ہو جاتا ہے:

”جنس جماتیں کانی ویر کھیدھے۔

اوہ جماتاں ہریاں۔“

جن سچلوواڑیوں میں کالی ویر گھومتا ہے، وہ پھولوں سے ہمیشہ بھری رہتی ہیں:

(۱) بتھے ٹیل سر جھری یہ داچیاں با خیں بچے۔ کالی ویر (۲) با خیں کی، یہ بھاری منیتے کالی دن پارٹ پایاں۔

”جنیں باڑنیں کالی دیر ردا۔

اوہ سدا پھلیں بھریاں۔“

نا تھے پنچھی سادھو یا سدھوں کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ جہاں کہیں وہ جاتے ہیں وہاں سو کھے درخت ہرے بھرے ہو جاتے ہیں۔ سو کھے باغوں میں ہریالی پھیل جاتی ہے۔ جب سدھو گوریا با وادی تو کے آنگن میں سو کھے ہوئے پیپل درخت کی ٹھنڈی پر اپنی جھوٹی نالگتے ہیں تو پورا پیڑ براہو جاتا ہے۔ ٹھوٹھوٹ پہنچی کو پلیں نکل آتی ہیں: ”سکے بڑے کینیں جھوٹی نالگی اے تے پھلیں رس آئی۔“

کلمبور (ہماچل پردیش) علاقے کی ”گوگا گا تھا“ میں نا تھوٹوں کے آنے پر سو کھے درختوں اور باغوں کے ہرے ہونے کا ذکر یوں ہوا ہے:-

سکے پیپل ہرے بھرے بندے

بہنیں لیدے ڈابلے (صفحہ 10)

سکے باغ مائے ہرے ہوئے

تہت بل آسن ساہطا (صفحہ 14)

نا تھے پنچھی سادھک ایسے چنکاری کام جن شکتیوں کے بل بوتے پر کرتے ہیں، اُن میں ویردیو (جیسے مہا ویر، کالی ویر وغیرہ) یا بھیر وغیرہ اہم ہیں۔ کالی ویر چونکہ ہریالی اور پھلوں پھلوں کے دیوتا ہیں۔ اس لئے سادھک اپنی گرستھی کے تحفظ کے علاوہ اُن سے اپنے باغ باغیچے، کھیت کھلیاں کی رکشا کی پر ارتھنا کرتے ہیں۔ گرستھی اپنے باغ میں نتان کی منتوی بھی مانگتے ہیں۔ اُن کے آپا سکوں کا وشواس ہے کہ جس گھر میں ماتا

(۱) ڈو گری لوک گیت صحیہ 31 (پہلا ایڈیشن)

(۲) پرکاشک ڈو گری سنتھا جموں۔ ایڈیشن 1980ء

تل دیوی اور کالی ویری کا داس ہوتا ہے، وہ ہمیشہ بال گوپالوں سے مہکتا رہتا ہے۔

باغ باغیچہ چاہے پتیر پودوں کا ہو، چاہے گھرستھی کا، کالی ویری ہر ایک کی پوری طرح دیکھ بھال کرتے ہیں۔ انکی کرپا سے ہر ایک درخت کو پانی ملتا ہے۔ دراصل وہ خود ہی باغ کے مالک یعنی کل کے ادھی پتی ہیں اور خود ہی اس کے مالی بھی ہیں۔ ”کارک“ میں اس بات کو یوں درشایا گیا ہے۔

”باغ لاندا، باغیچہ لاندا۔“

دچ بھایا مالی۔

ہر بونے کی پانی دندا۔

اک نہیں رو بندا خالی۔

باغ تیرا باغیچہ تیرا۔“

ٹھونڈکو ہر ابھر اکرنے والے کالی ویری کی غیر دنیاوی شکنی ”اوٹر“ (بغیر بال بچے والے) کو ”سو تر“ (ستنان والا) بنادیتی ہے۔ انکو باغ کا مالی اسی مقصد سے کہا گیا ہے۔ بھگوان کرشن کو بھی ان کے بھگتوں کی جانب سے ”بن مالی“ کہا گیا ہے۔ بھگتوں پر درودی امرت بر سانے کیلئے کالی ویری کے ہاتھ میں سونے کا گڑ بابے (۱)۔ اور وہ اپنی کرپا سے سونی گود کو پھولوں (ستنان) سے بھر دیتے ہیں۔ اسی لئے شر دھالو بزرگ لوگ اس دیوتا کو گھرستھی کے باغیچے کا مالی کہا کرتے ہیں۔

پنج ویری میں کالی ویری  
تحصیل رام گنگر (ضلع اودھمپور) کے کئی دیہات کے علاقوں کے کنبوں کے

(۱) ”بھٹنے دا گزبا“

تحفظ کیلئے ”پنج دیریاں“ (پانچ دیوتاؤں کا سٹھان) ستحاپت کی گئی ہیں۔ ایک گھر میں پانچ دیوتاؤں کو جماعتی طور پر پوجا جاتا ہے۔ طاقی یا کسی دوسری موزوں جگہ پر پانچ دیوتاؤں کے نشان رکھ کر محلے یا گاؤں کے ایک پریوار کی طرف سے ان کی سیوا اور پوجا ارجمندی کی جاتی ہے۔ لوگوں کا ماننا ہے کہ پنج دیری کے دیوتاؤں کی طرف سے لگاتار ان کے حقوق کی مکمل حفاظت کی جاتی ہے۔ پنج دیری میں دیوتاؤں کا سلسلہ اس طرح رہتا ہے۔

| نمبر شمار | نشان                | دیوتا                   | 1 |
|-----------|---------------------|-------------------------|---|
| 1         | کالی دیر            | بڑی کونڈی               |   |
| 2         | راجہ منڈلیک         | چھوٹی کونڈی یا گدا      |   |
| 3         | تل ماتا             | لوہے کی سالکیس یا جھنڈا |   |
| 4         | ترشول چونڈ (چامنڈا) | چونڈ (چامنڈا)           |   |
| 5         | سندھ گوریا          | جھنڈا                   |   |

سندھ گوریا کا جھنڈا گھر کے باہر بانس پر لگایا جاتا ہے۔ پنج دیری کی تشکیل میں کہیں کہیں سندھ گوریا کی جگہ پر جھنڈا گھر کے باہر نصب کرنے کی رواجت ہے۔ پانچ دیریوں میں کالی دیر کو پہلا دیوتا مانا جاتا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ اس علاقے کے لوگوں کا بنیادی دیوتا پر اچھیں کال سے کالی دیر یہی رہا ہے۔ بعد میں دوسرے دیوی۔ دیوتاؤں کو بھی عوام نے بغیر کسی اڑچن کے اپنی پوجا ارجمندی میں شامل کر لیا۔

کہا جاتا ہے کہ پنج دیری کی تشکیل میں کالی دیر سب سے پہلے ستحاپت کرنے کے پیچھے یہ عوامی اعتقاد کام کر رہا ہے کہ جہاں کالی دیر رہتے ہیں وہاں دوسرے دیوتا خود بخود چلے آتے ہیں اور اس پنج دیری کو بسانے کیلئے کوئی حیل و جلت نہیں ہوتی۔

عوام کے اعتقاد کے مطابق پنج دیری میں ستحاپت پانچ دیوی دیوتا س کے  
کام اس طرح ہیں:-

1. کالی ویری۔ بہوت پریت، جادوٹونہ کے حملے وغیرہ سے گاؤں اور پریوار کے  
لوگوں، جانوروں وغیرہ کا تحفظ۔
2. راجہ منڈلیک۔ سانپ کیڑے سے حفاظت کرنا۔
3. مل دیوی۔ کالی ویری کے سنگ یہ دیوی بھی بہوت چڑیل، جو گن، ڈائی  
وغیرہ کے حملوں سے بچاؤ کرتی ہے۔
4. چونڈا۔ بچوں، فصلوں وغیرہ کی حفاظت۔
5. سدھ گوریا یا پیر۔ استھان سے ویر دیوی کی عدم موجودگی کے دوران سدھ  
گوریا یا پیر گاؤں اور علاقہ کو تحفظ دیتے ہیں۔

کئی بار قدرتی آفتوں سے بچاؤ کیلئے پنج دیری میں کالی ویری کی حیثیت بنیادی  
دیوتا کی ہوتی ہے اور باقی مانندہ دیوی دیوتا اُن کے صلاح و مشورہ سے کام کرتے ہیں  
اور اُن کے حکم اور ارشاد کا پالن کرتے ہیں۔ ایسا عوامی اعتقاد ہے۔

کالی ویر کو گھر کے اندر کا دیوتا یا ”گرہستھ دیوتا“ بھی کہا جاتا ہے، کیونکہ  
جہاں پیشتر ویوں کی ستحاپنا اجڑا اور ویران جگہوں پر کی گئی ہے، وہیں کالی ویر کو گھر  
کے اندر پوجیہ تھاں مہبیا کیا گیا ہے۔

### شکتی اور کالی ویر

ماتا پاروتی نے جب راکشوں کا ناش کرنے کیلئے اپنی شکتی کو کالکا، چامنڈہ  
وغیرہ رہ پول میں پر گٹ کیا تو دیوتاؤں کو بھاری خوشی ہوئی اور انہوں نے سورگ

سے پھول برسائے۔ جموں خطہ کے پہاڑی علاقوں میں شکتی انیک روپوں میں پر گٹ ہوئی ہے۔ ویشنودیوی کے علاوہ اس علاقہ میں (۱) نیک دوسری دیویوں کا نواس ہے۔ جن میں اہم ہیں۔ بالاسندری، جالندھر ادیوی، آن پورنا، جوالا مکھی، چامنڈا، شیتلا، مہما یا ماتا، اٹھارہ بھجی، سر تھل ماتا، جوزیاں ماتا، دھو لے ماتا وغیرہ۔ اس پاؤں بھومی پرمہادیوی پاروتی کل گیگ کے پاپ دھونے کیلئے دیوکا بن کر بہہ رہی ہیں۔ ہر گاؤں میں اور ہر ڈوگرہ پر یوار میں ستی پوچل کا جو چلن ہے، وہ شکتی پوچلا کا ہی انگ ہے، لیکن بحدروہ سے لے کر لکھن پورتک کی پوری پہاڑی پٹی میں وہ دیوی، جس کے سب سے زیادہ دیہرے اور پوچھا تھاں ہیں، وہ ہے ”چامنڈا ماتا“۔ انہی مقامی زبان میں، ماتا چونڈ و کہا جاتا ہے۔

لوك روانیت کے مطابق ”چامنڈا“، ہما چل پر دلیش کے پانگی گاؤں میں دھرتی پر آئی، جہاں وہ ایک چٹان کی صورت میں پوچھی جاتی ہے۔ پانگی سے انکا آگمن چیل (پاؤڑ) میں ہوا، جہاں انگی چاندی کی اور دوسری پتھر کی مورتی ستحاپت کی گئی ہے۔ ڈوگرہ خطہ میں کالی دیر کو شکتی یا ماتا کا وزیر مانا گیا ہے۔ ماتا کے آگے کالی دیر دا میں طرف مہا ویر (ہنومان)، بائیں طرف ناہر سنگھ اور پیچھے کیلو و بیڑ چلتے ہیں۔ ایسا شکتی پوچکوں کا وشواس ہے۔ اسی لئے گاؤں میں چونڈ یا مہما کالی کے استھانوں کی ستحاپنا کے دوران دیوتاؤں کو عام طور پر اسی ڈھنگ سے پر تشتھت کیا جاتا ہے۔ چامنڈا اور کالیکا اگرچہ ایک ہی آدمی شکتی کے دور روپ ہیں، لیکن عام لوگ اسے نہیں مانتے ہیں۔ اس رشتے سے چامنڈا کو کالی دیر کی ماں کہا جاتا ہے۔ اگرچہ چونڈا

(۱) با اس رگل مسگ چانیاں سدھ گوریے جھنڈا لانی  
تل دیوی، بادے سرگل سدھ گوریے جو پڑبازی۔

کا ویرید یومہا کاں ہے تو بھی جہاں کہیں کالی ویری کا تھاں بنایا جاتا ہے، وہاں چونڈا کی پرتشکھا بھی عموماً کی جاتی ہے۔ (۱)

شکتی کے آگے رہ کر راستہ دھلانے والے کالی ویری کا یہ پہلا مقام اُنکی طاقت کا آئینہ دار ہے۔ وہ ماتا کالی کے بیٹھی ہی نہیں، ان کے وزیر بھی ہیں۔ اُنکی یہ اہم ذمہ داری ان کی اہلیت اور شکتی کا احساس کرتی ہے۔ کالی ویری کو فاتح مانا گیا ہے۔ ان کی فوری کارروائی، دشمن پر حملے کیلئے فوری پہنچ اور ان کے نہ رود کے جا سکنے والے حملے کا میابی کو یقینی بنادیتے ہیں۔ لوک شاستر میں تنڑوں کے اپاسک بھی سب سے پہلے کالی ویری کا آواہن کرتے ہیں۔ کالی ویری کا رود پ، ہی ہیں۔

### کالی ویری اور ماتا مامل

عام طور پر دیکھا گیا ہے گھر میں کالی ویری کے سنگ ماتا مامل کی ستحاپنا بھی کی جاتی ہے۔ کالی ویری کی ماتا کا لکا ہیں، جو اپنے بیٹھی کالی ویری کی تیز ترقوت کی وجہ ہیں۔ لوک وشواس کرتے ہے کہ اسکے بونے پر کالی ویری خطرناک روپ بھی دھلانے لگتے ہیں۔ اسی لئے ڈسپلن میں رکھنے کیلئے زیادہ تر لوگوں کے گھروں میں جہاں کالی ویری کی پوجا ہوتی ہے، ماتا مامل کی چوکی بھی ستحاپت کی جاتی ہے۔ عوام میں پرچلت زبانی کہانیوں کے مطابق کچھ اُگ مل دیوی کو کالی ویری کی بیوی کہتے ہیں۔ جبکہ دوسرے لوگ اسے صحیح نہیں مانتے۔ ان کا کہنا ہے کہ اس وشواس کی تائید بھی ہو سکتی ہے، جب کہ سکرالا کے مندر میں مل دیوی کے سنگ کالی ویری جی کی مورتی کی ستحاپنا کی گئی ہوتی۔ لیکن ایسا ہے نہیں۔

کالک یا کاکا ایک انتہائی شکتی بونے کی وجہ سے گھر کے اندر ستحاپت نہیں کی

(۱) اس کے علاوہ ایک جو گیاں۔ خوت پریت وغیرہ بھی ماتا کے اگنگ سنگ چلتے ہیں۔

جاتی۔ کوئی سدھا یا تانترک ہی انہیں اپنے گھر کے اندر مقیم کرتا ہے۔ عام گھروں میں پر شمختا کرنے کیلئے ماتحت مل کو ادھیر کار دیا گیا ہے۔ مل شبد کا مطلب مہا لکشمی مانا جاتا ہے۔ سُکرالہ دیوی مہا لکشمی اور مہا کالی کا ملا جلا روپ ہے۔ گھر میں منانے سے یہ خود بخود گل کی اشٹ دیوی بن جاتی ہیں۔ اور کالی ویران کے حکم کی تعقیل کرنے والے آگیا کاری ویر دیو کا روپ دھر کر گھر کے لوگوں، جائیداد اور فضل وغیرہ کی رکشا کیا کرتے ہیں۔

کچھ لوگوں کی خیال ہے جیمکت واہن کی بیوی ملیاویتی کا بگڑا روپ مل بنا ہے۔ اگر اس خیال کو صحیح مان لیا جاتا ہے تو آسانی سے اس نتیجہ پر پہنچا جا سکتا ہے کہ کالی ویر کے پیروکار دراصل ناگوں کے دوست تھے۔ جیمکت واہن کی طرف سے باسکی ناگ کو ”گرڈ“ کے غم و غصہ سے بچانے کی کہانی ہمارے علاقے میں مشہور ہے۔ اس احسان کے بد لے میں باسکی نے جیمکت واہن کو وردان دیا تھا کہ میر انام لینے سے پیشتر میرے پیروکار تیر انام لیا کریں گے۔ گاٹھا، بحدروہ اور چمپہ وغیرہ کے باسکی ناگ مندروں میں باسکی کے ساتھ بنی جیمکت واہن کی مورتی اس لوک کہانی کی تائید کرتی ہے اور اس کے ساتھ ہی اس بات کی طرف بھی اشارہ کرتی ہے کہ پرانے زمانے میں ناگوں کے قبیلے کے تحفظ میں جمیکت واہن نے اہم تعاون دیا تھا۔ اس کے ساتھ یہ بھی ایک سوال ہے کہ جیمکت واہن کیا ناگوں کے آٹھ گلوں سے ہی تھے۔ یا اس کا کوئی علیحدہ گل تھا؟ یہ بات بھی غور طلب ہے کہ باسکی کو جس جیمکت واہن نے بچایا تھا، اس خاندان کے کیلو ویر ناگوں کے خاندان کی تباہی کا موجب بنے۔ لیکن کیلو ویر کے بڑے بھائی کالی ویر نے جیمکت واہن کی طرف سے باسکی کو دیئے گئے وچن کو بجھاتے ہوئے ناگ و نیشوں کو اکھیہ دان دیا۔

ملياوتی کے ماتامل ہونے کا امکاں ہو سکتا ہے۔ کیونکہ آج بھی تحصیل رامنگر، نیابت بنی اور تحصیل بحدروہ کے کچھ پریواروں میں جیمکت واہن کو گل دیوتا کے طور پر پوجا جاتا ہے۔ اس حالت میں ملیاوتی کو مل کے روپ میں پوجانا عین ممکن ہے۔ لیکن اس سے دوسرا سوال یہ ابھرتا ہے کہ اگر ملیاوتی ہی مل رانی ہے تو عوام اسے کالی ویر کی دھرم پتھی کیوں مانتے ہیں؟ کیا پرانے زمانے میں مل نام کی دو دیویاں ہوئیں تھیں، جن کا تعلق تبدر تج جیمکت واہن اور کالی ویر سے تھا۔ ان تمام سوالوں پر گہرائی سے غور و خوض اور تحقیق کی ضرورت ہے۔

بالآخر نتیجہ یہ اخذ ہوتا ہے کہ کالی ویر اور ماتامل دونوں اپنے شر دھالوں کے دنیاوی فلاں کے لئے اُن کے رہائشی مکان میں رہتے ہوئے بے خوفی عطا کرتے ہیں۔ بحدروہ میں مل نے سنگ سل کو بھی مانا جاتا ہے۔ ”مل کے سل سکیاں بھیناں۔“ سل شاید شری اور سدھی کی دیوی ہے۔

ایک دیگر اعقاد کے مطابق مل ماتباہیا دی طور پر کشمیر خطہ کی دیوی ہے۔ شاید کالی ویر سے انکا سمبندھ اسی وجہ سے بتایا جاتا ہو گا کہ دونوں کا تعلق کشمیر سے ہے، لیکن اس حقائق سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ دونوں تانترک شکلی سے بھر پور دو یہ آتما میں ہیں۔

## کالی ویر اور ناہر سنگھ

عوامی روایت کے مطابق کالی ویر اور ناہر سنگھ کو رشتے میں بھائی کہا جاتا ہے۔ ناہر سنگھ بڑے اور کالی ویر اُن سے چھوٹے کہے گئے ہیں۔ لوگ گا تھا گانے والے عموماً ان دونوں کیلئے ایک ہی گا تھا تو ڈرمروڈ کر ان کی اُستی گا دیا کرتے ہیں۔

وہ کالی ویر کی ماتا کا نام کالیکا اور ناہر سنگھ کی ماتا کا نام انسودیوی بیان کرتے ہیں۔ یہ دونوں مہاراجہ ایش کی رانیاں بتائی گئی ہیں۔

منڈ لیک گا تھا میں ان دونوں بھائیوں کو راجہ منڈ لیک کا وزیر بتایا گیا ہے۔

”کالی ویرے ناہر سنگھے راجہ گی چور جھلائی“<sup>(۱)</sup> کالی ویر کا گھوڑا کالا ہے تو ناہر سنگھ کے گھوڑے کا رنگ چبے کے پھول کی مانند ہے<sup>(۲)</sup> ایک دوسری کارک میں انکے گھوڑے کا رنگ چیکر اکھا گیا ہے۔<sup>(۳)</sup>

کالی ویر کو گھر کے اندر استھان دیا جاتا ہے۔ اس کے تھان گھروں میں بنائے جاتے ہیں۔ جبکہ ناہر سنگھ کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ چار دیواری یا چھت پسند نہیں کرتے۔ یہ ویر کی ”بی“ یا خوبصورت اور ویران جگہ میں نواس کرتے ہیں۔

ناہر سنگھ بھوت پریتوں اور جو گینوں کے راجہ ہیں۔ یہ مزاج سے نہایت غصتے والے ہیں، جبکہ کالی ویر نمی کے ماہر اور حوصلہ مند ہیں وہ بیلا وجہ غصتے میں نہیں آتے۔

ناہر سنگھ کو ویر کے علاوہ ”سیدھ“ بھی کہا جاتا ہے۔ لوک گا تھا میں بتایا گیا ہے کہ ناہر سنگھ شری کرشن کے اوتار ہیں۔ پچھلے جنم میں انہوں نے گئوں میں چرائی تھیں۔ ایک دوسرے جنم میں انہوں نے شو جی کا اوتار بن کر جعل میں انسان کیا تھا۔ اس حالت میں وہ ایک جنم میں ”جل ویر“ تھے۔

یوں معلوم ہوتا ہے کہ کالی ویر اور ناہر سنگھ کے پراچین چرتروں کو عوام نے گذھ مذہ کر دا لا ہے۔ شری کرشن اور برام کے چرتر اور تبدیلی جملک کالی ویر میں تو ملتی ہے۔ لیکن لوک کھاتک بنانے والوں نے ناہر سنگھ کو بھی یہی رتبہ عطا کیا ہے۔

(۱) ڈوگری لوک گیت حصہ 2 سنگھ (پہا اینڈ شن)

(۲) ڈوگری لوک گیت کا تھانجھ 26 (اپریل 1990)

(۳) ناہر سنگھ چیزیا لاراجہ دا۔ گڑا۔ گھوڑے دی سوراری

کالی ویر کو حلوے کا بھوگ بھی دی جاتی ہے اور بکرے کی بلی بھی دی جاتی ہے لیکن ناہر سنگھ عموماً گوشت بلی کا بھوگ ہی لگایا جاتا ہے۔ لوگوں کو راستے میں چکی شے بلاوں کو بھگانے کیلئے ناہر سنگھ کا اواہن کیا جاتا ہے۔ کسی کسی خطہ میں کالی ویر کی طرح ہی ان سے بھی فصلوں، جانوروں اور گھر کے لوگوں کی رکشا اور بڑھوڑی کی منتوی مانی جاتی ہے۔ اس نگاہ سے یہ دونوں ویر بھائی بھگتوں کی منوکامنا میں دل کھول کر پوری کرتے ہیں۔

کالی ویر اور ناہر سنگھ کی مشترکہ جنگی مہموں پر جانے کا ورنہ بھی کارکوں میں ملتا ہے:

”کالی ویر ہے تے ناہر سنگھ،

دونوں گی نماں پیاں۔

تے دکھنے گی فوجان لکھیاں۔“

کارک میں بتایا گیا ہے کہ جنگ میں جانے کی ضرورت اس لئے پڑی کہ مغل لوگ گنوں کو چراکر کابل لے گئے تھے۔

تر پھن بچے ربماندیاں گاماں،

بس مغلیں دے یعنیاں۔

سانگیں دے دھبا کے اٹھدے،

کابل خبریں لکھیاں۔

جوں صوبے کے علاوہ ناہر سنگھ کی پرشش کا دائزہ چمپے۔ کانگڑہ بھی ہے۔ وہاں انکا تھان گھر سے ذور حاس پھوس کی جھونپڑی کے روپ میں بنایا جاتا ہے، جیسے کہ سدھ یا تپسوی کی پتوں کی کٹیا ہو۔ اس پر پوال کا آدھا چھت رہتا ہے۔ کالی دھار،

سندر بنی اور اس کے آس پاس کے علاقوں میں ناہر سنگھ کی پرتشش پائی جاتی ہے۔ لوگ اس دیوتا کی بلی کا انش جنگل یا کسی ویران مقام پر کھو دیتے ہیں۔ اس علاقہ میں جوگی لوگ ناہر سنگھ کی کارکوں کا گامین بھی کرتے ہیں۔

جموں خطہ میں ناہر سنگھ کے تھان یا بنی میں عورتوں کا جانا منوع ہے، جب کہ کانگڑہ میں عورتیں ان کے تھان کی دیکھ بھال کرتی ہیں۔ جموں کے علاقہ کے سینکڑوں پر یوار کالی ویر کوکل دیوتا کے روپ میں مانتے ہیں، جبکہ ناہر سنگھ کوکل دیوتا نہیں مانا جاتا۔ جموں شہر میں ناہر سنگھ کو ماننے والے پر یوار بھی ہیں۔ بخشی نگر میں راجہ منڈلیک اور کالی ویر سمیت ان کی سخا پنا ایک گھر میں مندر میں کی گئی ہے۔

### کالی ویر اور کیلو ویر

ہندوستان کے بندی بولنے والے علاقوں میں باون ویروں کے ناموں کی جو فہرست دستیاب ہے، ان میں ڈگر کے کالی ویر اور کیلو ویر سے ملتے جلتے ویروں کے نام بھی ہیں:-

1. کالی ویر / کلی کال ویر۔
2. کالیہ ویر / کال بیلا ویر۔
3. کالی ویر / کالیہ ویر۔

راجہ منڈلیک کی شائع شدہ ڈوگری لوک گاتھا (کارک) میں کالی ویر اور کیلو ویر کی الگ الگ شخصیت کو دیکھایا گیا ہے۔ یہ دونوں راجہ منڈلیک کے دوست اور وزیر ہیں۔

کیلو ویر نامی لوک دیوتا کی پوچھا چل پر دلیش کے چمپہ وغیرہ چھپ پہاڑی

علاقوں کے علاوہ بہ ررواح، بسوہلی اور بلاور کے پچھے علاقوں میں بھی جاتی ہے۔ تروں، (ڈوڈہ اور بھدررواح کے درمیان) نامی گاؤں میں ایک ٹیلے پر اس لوک دیوتا کا ایک لکڑی کا مندر واقع ہے۔ یہاں دیودار کے درختوں کی ایک خوبصورت بنی، ہے ”کیلو ویر کی بنی“ کہا جاتا ہے، موجود ہے۔ بھدررواح میں جہاں بھی کیلو ویر کے دیہرے ہیں، وہاں ہر سال کٹڈیا نہ ہی میلوں کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ کیلو ویر کو راکشی مزانج دالے دیوتا کے طور پر پوچھا جاتا ہے۔ تحصیل بسوہلی کے سلبہڑی نامی گاؤں میں ”بaba کیلو کاٹیں“ کے چھت والا ایک مندر ہے، جو کہ اس علاقے میں دور دور تک مشہور ہے۔ یہاں سال میں دو بار فصل کی تیاری پر اتوار کے دن ”جگ بھنڈارے“ کا اہتمام کیا جاتا ہے، ڈائیں، بہوت پریت کی تکالیف کی تشخیص بھی اس مقام پر کی جاتی ہے۔ کارک میں کہا گیا ہے:

ڈین جو گنی دا کینس اے بابا، سر گے دا اوتاری،  
گویں منیں دے بچے چکدے پوچھے کیلو آئی۔  
ڈدھ دلیاں چڑھن بادے دے چاہرڈے رت پکائی،  
گچاں سکھن سونگلاں سکھن جھنڈے دین چڑھائی۔  
ڈورا، ڈور ادا سنتاں اوندیاں، بے جیکار بلاائی۔

بھارت پر گیارہویں صدی کے آس پاس بدیشی حملے کی بات عام ہو گئی تھی۔ اس زمانے میں جن ویروں نے حملہ آوروں سے لوہا لیا تھا، ان میں کالی ویر، کلواویر اکلو اور کانام بھی ہے۔

گور و گور کھنا تھا جی سے اس وقت کے سما جک اور سیاسی حالات پر اصلاح مشورہ کرتے ہوئے گوگا گوگا چوہاں انہیں بتلاتے ہیں کہ کیسے ہندوستان کی اندر ونی

کہ بڑیوں کی وجہ سے غیر ملکی حملہ اور اس ملک میں ٹھہر آئے ہیں۔ اور کیسے مہرگل نے راجہ بکر مادتیہ کی نگری اجتنی کو جتنے کا اہتمام کر لیا۔ تب گورکھنا تھے جی گوگا ویری کو جنگ میں مدد کرنے کی یقین دہانی کرتے ہیں اور آگے کہتے ہیں ”کلو اور یہ اور شمشان کے مسلمانی بتیاں وغیرہ سب تمہارے آدھیں رہیں گے۔ ان سے جب چاہو، جیسی مدد چاہو تو تم لے سکتے ہو۔ تمہارے بڑا روں دشمن تم لوگوں کا باہل بھی بانکانہ کر سکیں گے۔<sup>(۱)</sup>

راجہ منڈلیک کی جب شادی ہو رہی تھی، اُس وقت کالی ویر اور ناہر سنگھ کو تو چھڑپالا بنا یا گیا، جب کہ کیلو ویر کو بارات کے قابل میں نہیں سمجھا گیا۔ وجہ یہ تھی کہ ایک آنکھ سے کانا بونے سے وہ بارات میں بچے گا نہیں۔ بے عزت ہو کر کیلو ویر پاتال لوک جا کر راجہ باسکی کے کان بھرتے ہیں کہ راجہ منڈلیک تمہاری منگیت کو بیاہنے جا رہا ہے۔ تب اشتھ کل ناگوں کی فونگ گڑ بڑی کرنے کیلئے بارات کے راستے میں پہنچ جاتی ہے۔ وقت کی نزاکت پہچان کر منڈلیک اپنے وزیر کالی ویر کو کوئی تدبیر لڑا کر کیلو ویر کو منا کر لانے کیلئے بھیجتے ہیں۔ کالی ویر واپس جا کر کیلو ویر کو منا کر بارات میں شامل ہونے کیلئے اپنے ساتھ لیکر راجہ منڈلیک کے پاس آتے ہیں۔ راجہ منڈلیک کیلو ویر کے سامنے اپنی سماں کھتھتے ہیں۔ تب اپنی اہمیت ثابت ہونے پر کیلو ویر ایسی کلااد باتے ہیں، جس سے ناگ سینا تباہ ہو جاتی ہے۔

ایسی کلااد باتے ہیں،  
ذہن اے اُگ انگلی۔  
ڈالی ڈالی پتھر پتھر،  
ناگ مرے بھر رائی۔

(۱) شری واسدیو اگروہ ایشی شیفت اندیں قوک سٹس (ایپیکس۔ صفحہ 204-200)

(۲) کیلو ویر کی پوچا کی ذہن واری اسی گاؤں کے سال راجھوت نہیں ہے۔

اس بارے میں جو باتیں واضح ہوتی ہیں، وہ مندرجہ ذیل ہیں:-

1. کالی ویراجہ منڈلیک کے آزمودہ ساتھی ہیں۔ ایک بے خوف یودھا ہونے کے ساتھ ساتھ وہ ایک پُر اثر سیاستدان بھی ہیں۔ اپنی عقائد کی وجہ سے ہی انہوں نے وزیر کا اہم عبده حاصل کیا ہے۔ کیلو ویر جیسے ضدی یودھا کو واپس منالا نا اُن کے تدبیر اور پر بھاؤ کا ہی کام تھا۔

2. کیلو ویر جہاں بگاڑنے کی طاقت رکھتے ہیں، وہیں بگڑی بات کو اپنے حص میں کرنا بھی جانتے ہیں۔ وہ کائنے سے کائنات نکالنے کی پالیسی میں اعتقاد رکھتے ہیں۔ اسی پالیسی کے مطابق ناگ سینا کو بھسم کر ڈالتے ہیں۔

کئی مقامات پر کالی ویر اور کیلو ویر کو ایک ہی دیوتا بتایا گیا ہے۔ راجہ منڈلیک کی بارات والے واقعہ کو کچھ گا تھا گا کیوں نے یوں بیان کیا ہے۔ کہ کالی ویر کو اُنکا کالا رنگ ہونے کی وجہ سے بارات میں شامل نہیں کیا گیا۔

سوہنی جانی بنی اے راجہ دی،

کالی ویر نے گوانی۔

بول جریلے، بھین گلگوئی،

ڈندی اے گل سنائی۔

گورے گورے جانیا لینے،

کالی لینا نائی۔

کالی ویر کو پیچھے چھوڑ کر بارات آگے پہنچتی ہے تو لاکھ کوٹ میں ناگ اے قیدی بنالیتے ہیں۔ بالآخر شام کے وقت کالی ویر اپنی دو یہ درشی سے بارات پر پڑی

مشکلات کی بات جان کر مشرق کی طرف چل پڑتے ہیں۔ وہاں وہ کچھنا گوں کو لا کر کوٹ میں بھسم کر کے بارات کو آزاد کر داتے ہیں۔ اور کچھ کو اپنی تابعداری منوا کر اور ان کی ناگ جات چھین کر تیل کا کام سونپ دیتے ہیں:-

ناگ آگی وج لائے

کچ بنائے دے بھڈو بکرے

کچ کو بیوں لائے <sup>(۱)</sup>

عوام کا مانا ہے کہ انہوں نے جادو کے زور سے کچھنا گوں کو بھیڑ بکرے بنایا اور کچھ کو کوبلو پیر نے کیلئے لگا دیا۔ بھیڑ بکری دراصل غلام بنانے کی علامت ہے۔ کالی ویرا اور کیلو ویر کے تدیر، چھل و دیا اور سیاست کے استعمال کی وجہ سے عوام ان دونوں کی ”چلتی“ دیوتا مانتے ہیں۔ اس معاملے میں ”چلتی“ لفظ کے معنی ہیں جو وقت کی نزاکت کو دیکھ کر فوری اور مناسب کارروائی کرتا ہے۔

## کالی ویرا اور راجہ منڈلیک

جھوں خطہ میں گوگا جی کیلئے راجہ منڈلیک لفظ کو زیادہ تر استعمال کیا گیا ہے۔ راجستان، جریانہ، اتر پردیش، مدھیہ پردیش، ہما چل پردیش، دہلی، پنجاب وغیرہ صوبوں میں انہیں ”گوگا جی“ کہا گیا ہے۔ چوبان خاندان کے گوگا جی ایک تواریخی کردار ہوئے ہیں، جنہوں نے ہندوستان میں مسلم حملہ آوروں کے خلاف جنگ کیا تھا۔ ان کی ساری زندگی سرکاری کھیتی تان اور سازشوں سے منہنے میں بیٹی۔

(۱) اس سطر کا دوسرے معنی یہ بھی ہیں کہ بارے ہوئے ناگوں میں سے کچھ کو بلیوں کی جگہ کو بلو چانے کے کام پر لگا دیتا ہا اور پچھر کو بلو میں ڈال کر مردا دیتا۔

روایتی کہانیوں کے مطابق انہوں نے بھارت کے شورویوں کو اکٹھا کرے جملہ آوروں سے لو بالیا تھا۔ ان کے مارے جانے پر ہندوستان کی واحد حفاظتی لائن ڈھنگی تھی۔ اس زمانہ میں راجستھانی گاتھا گانیکوں نے مختلف علاقوں میں گوگا جی کی عظیم قربانی کے نغمے گا کر امر کر دیا۔ آج حالت یہ ہے کہ شمالی ہند کے ہر صوبے کی زبان میں اس راجستھانی یودھا کی بہادری کی داستانیں گائی جاتی ہیں۔

ہندو سنکرتی میں خاص طور پر رحلت کرنے والوں کو دیوتا کے طور پر پیش کرنے کی روایت ہے۔ اس کے تحت گاتھا گانیکوں نے گوگا جی اور انکے ساتھیوں کو دیوتا کی پدواری پر پرتشیخت کر دیا ہے۔ آج نہ صرف مندرجہ بالا صوبوں میں گوگا جی کے انیک پوجاگھر ہیں، بلکہ صوبہ جموں میں بھی گوگا جی کی ایک لوک دیوتا کے طور پر پرتشیش کی جاتی ہے۔ انیک پریواروں میں گوگانومی کے دن کئی طرح کی تقاریب کی جاتی ہیں۔

گوگا جی کا خاص پوجا استھان ”گوگامڑھی“ جو راجستھان کے گنگا نگر ضلع کی تحصیل نوہر سے سولہ میل مشرق میں واقع ہے۔ ان کا دوسرا استھان ضلع چوزہ (راجستھان) کی بیکانیر سب ڈویٹن میں ہے۔ اسے ”دویرا“ کہا جاتا ہے۔ اسی دولیرا کو ڈوگری کی لوگ گاتھاویں میں ”ڈھنیرا“ یا ”گڑھ ڈھنیرا“ اور گنگن گیزابھی کہا گیا ہے۔

اس سے پیشتر ذکر آچکا ہے کہ لوگ گاتھا گانیکوں نے کالی ویرا اور کیلوا ویر کو ایک ہی شخصیت کے روپ میں بیان کیا ہے۔ ناہر سنگھ کو بھی اُنکا بھائی دکھلایا جاتا ہے۔ ڈگر کا گاتھا گانیک بے حد تخلیق کارہے۔ اس نے کالی ویر اور منڈلیک کو بھائی بتلایا ہے۔

کالی ویر تے راجہ منڈلیک،

دونیں بھرائیں دی جوڑی۔

اتنا ہی نہیں، جب راجہ منڈلیک ستیل راجہ کی بیٹی سرگلا سے شادی کرنے کیلئے بارات سجائتے ہیں تو کالی ویر اور ناہر سنگھ کو شہبالة (چھڑپالہ) بناتے ہیں شہبالة عام طور پر چھوٹے بھائی کو بنایا جاتا ہے۔ دوسری زبانوں کی لوگ گاتھاؤں کے مطالع سے ثابت ہوتا ہے کہ گوگا چوہاں اپنے ماتا پتا کی واحد زستستان تھے۔ اُسکی ایک بہن گلگوڑی بھی ہے۔ اُن کے دو موسیرے بھائی ارجن۔ سُر جن تھے۔ جو لوک گاتھا میں اُن کے تیس دشمنی کا جذبہ دکھلاتے جان پڑتے ہیں۔

نچ ڈوھ ہنیرے منڈلیک جرمیا،

نچ ایودھیا کالی ویر۔

کالی ویر اے وزیر راجہ دا،

ناہر سنگھ سنگ جوڑی۔

اس ڈوگری لوک گاتھا میں کالی ویر کا کردار ایک سُلچھے وزیر کی طرح پیش کیا گیا ہے۔ وہ شکار اور جنگوں میں تو راجہ کے سنگ رہتے ہیں، ساتھ ہی راجہ پر مشکلات آنے پر امداد کے لئے پہنچ کر راجہ کو سنگین حالات سے بھی بخیریت نکال لاتے ہیں۔ وہ راجہ کے قابل اعتماد ساختی ہیں۔ راجہ منڈلیک کی گاتھا میں کالی ویر کا کردار دوسرے کرداروں کے مقابلہ میں کہیں زیادہ اہم ہے۔

لوک گاتھاؤں میں راجہ منڈلیک یعنی گوگا چوہاں کے پتا کے نام کو لے کر مختلف رائیں ہیں۔ ایک لوک پر مپرا کے مطابق اُنکے پتا کا نام بھیم دیو یا بھیم سنگھ تھا جس نے دو جڑوا بہنوں کی دو جوڑیاں بیاہی تھیں۔ عاملہ اور ناملہ ایک جڑوا جوڑی تھی تو

کا شل اور باشل دوسری۔ ان میں سے ہر رانی کے گر بھوتی ہونے پر اشتکلی ناگوں میں سے دو دو کلکوں کے ناگ ہر رانی کے پیٹ میں آئے۔ یہ ایشور کی لیلا کو پورا کرنے کا ایک طریقہ کا رہا۔ ہر رانی نے دو دو بچوں کو جنم دیا۔ کا شل سے ارجمن سُر جن کی جوڑی نے جنم لیا تو باشل سے منڈ لیک اور گلکوڑی نے۔ گوز و گور کھنا تھا نے جس شلا پر گوگل دھوپ سے دوائی تیار کی تھی۔ اس شلا کو جب لکھی گھوڑی نے چاٹا تو اُس نے بھی جڑو اپنی پیغمبرے اور پنچھیری کو جنم دیا۔ پنچھیرے کا نام ”نیلا“ اور پنچھیری کا نام ”نیلی“ رکھا گیا۔ یہ دونوں پانچ کلیان گھوڑے تھے اور ان کے ماتھوں پر سفید ”دلیلی“ تھی۔ نیلا راجہ منڈ لیک کو ملا تو نیلی کالی ویریکو۔ یہ گھوڑے آسمان پر اڑنے والے گھوڑے تھے۔ اس لئے یہ بوا سے باتیں کرتے تھے۔ نیلی چونکہ نیلے کی جڑو دی تھی۔ اس لئے وہ ناس مار کر (سونگھ کر) یہ بات جان لیتی تھی کہ نیلے کے ساتھ کیا ہو رہا ہے۔ انیک کارکوں میں کالیویر کا وہیں، ”نیلا گھوڑا“ بتلایا گیا ہے۔ نیلی گھوڑی کا وزن ایک آدھے معا ملے میں ہی ہوا ہے، جبکہ کالی ویریکو عام طور پر کالے گھوڑے پر سوار بتایا گیا ہے۔ کلکلی پُران، میں کلکلی اوتار کی سواری سفید گھوڑا بتلایا گیا ہے۔

# شکل و صورت



# کالی ویرا آواہن

کالی ویر کی استقی کی شروعات میں کالی ویر کی پرتشش کرنے والے اور جوگی،  
گارڈی اپنے ایش دیوتا کا آواہن کرتے ہیں، تاکہ دیوتا اس سماں پر پرکش ہو کر  
انو شماں وغیرہ سے متعلقہ طریقہ کار کو پورا کروائے۔ وہ ان کی پر ارتھنا سو یکار کر کے  
اور اپنے پیر و کاروں کو من۔ چاہا پھل دے۔

آواہن کے الفاظ یوں ہیں۔

بے راج کالی ویر۔

بے گلے دے وزیر۔

بے بے کالی ویر

سائیں بخا ویریں دا،

سہائی سادھو فقیریں دا،

مالک دھناتے دتے سیریں دا، (۱)

یودھا تیریں ششیریں دا،

کالے گھوڑے دا سوار،

ہتھ لئی دی تکوار،

شام سولی نوہار،

گل چڑے (۲) ن ہار۔

سیل بیت دا جایا، (۳)

چپ جوگ کمایا،

کشد روگ نھایا

(۱) دودھ دی (۲) سفید (۳) شیل مریادا والے خاندان میں پیدا ہوا۔

من کشمیر، جدھیا چ کایا،  
 دھن تیری مایا۔  
 بے راجہ کالی دیر۔  
 بے گلے دا وزیر  
 منی گنی جوگی اے۔  
 ماس بہت دا بھوگی اے  
 پوجا پر جوگی اے۔  
 دیوتا شجوگی اے۔  
 ادو ناٹھ داچیلا،  
 تیرا تھان، تیرا بیلا،  
 دھن مارو مرلا، (۱)  
 تیرا سانجھ سندیل، (سندھیل) (۲)  
 بھین گلڈی دا دیر،  
 چھک پختنی مارے تیر، (۳)  
 منڈ لیکے دا اے وزیر  
 نے پخت دیئے چیر  
 قول دا ہنی۔ (۴)  
 کتے تھان کئے بنی۔  
 گل باسک منی۔  
 شوپھا تیری گھنی۔

اعظیم یودھا (۲) رکھر کھاؤ (۳) دھن کمان (۴) پچن کاپک۔

(۱)

ہندویں دا خالق (۱) اے۔

گنو براہمن دا پاںک اے۔

ماتا تیری کاک اے

توں سچا اوہدا بالک ایں

جے راجہ کالی ویں

جے گے دا وزیر

بھین گلڈی دی من (۲)

نیلے تابیے (۳) دی من

انھیں تپیں (۴) کی من

نویں مشود تپے دی من

سرگ (۵) اوتاں سرگا پھرو (۶)

پیہاں (۷) اوتاں پیاپلا پھرو۔

دیں اوتاں دیسا پھرو۔

پر دیں اوتاں پر دیسا پھرو۔

منڈیں (۸) دی لاج رکھو۔

چیلے دی کھلیئی (۹) رکھو۔

بھکنیں دی بھگتی چیتے رکھو

بھریں (۱۰) دی کچی من رکھو۔

(۱) مالک (۲) عزت (۳) گھوڑے (۴) آنھنا تھ (۵) بہشت (۶) واپس آؤ (۷) پاہل (۸) دلبار (۹) بھلائی (۱۰) بچوں

سیسی ہسو مکھا (۱) بولو۔  
امرت (۲) بولو بادشاہ جی۔  
سندھی پاؤ راہ تھلی جی۔  
اپنی دیوہ جی۔  
جے راجہ کالی ویر۔  
جے اور دا وزیر۔  
کروساریں دیں بھلائی۔  
آکھے ٹنگی کالکا مائی۔  
جے ماتا مل رانی۔  
اہے ٹنگھ بھوائی۔  
ماتا دیوئیں دی رانی۔  
ماتا رانیں دی مبارانی۔  
نکھنھے گی بھوجن۔  
تریا ہیں (۳) گی پانی۔  
اوترادے (۴) گھر ایسا (۵) دیو۔  
جے ماتا مل رانی۔  
تری سام تیری سام (۶)۔  
سرگ اوتاں سرگا پھرو۔  
پیاہل او تاں پیالا پھرو۔  
منڈیں دی لاج رکھو۔

چیلے دی بھلیئی کرو  
 بھکتیں دی بھکتی چھپے رکھو۔  
 دیسا پھرو، پر دیسا پھرو۔  
 پر گٹو (۱) پر گٹو آؤ باہر۔  
 اپنی اوند (۲) کرو ظاہر۔  
 سیسیں ہسو مکھا بولو۔  
 امرت بولے، بادشاہ جی۔  
 سری مہا ویر جی، سری کالی ویر جی۔  
 ٹھنڈی جھولو پون (۳) جی۔  
 بگاؤ نزل نیر جی۔  
 ناتھے (۴) ڈھولیئے (۵) دی گواہی اے۔  
 گنگ دیوک دی (۶) دہائی اے۔  
 بجے ویر بجے کالی ویر۔  
 ویریں دے ویر کالی ویر۔  
 کالے جھنڈے کالی ششیر۔  
 سادھیں داڑنڈا (۷) مشنڈنڈیں دا پیر۔  
 بجے بجے مت رانی۔  
 بجے بجے کالی ویر۔

(۱) سامنے آؤ (۲) آمد (۳) ہوا (۴/۵) ڈھوک بجائے والا جو گی (۶) کنگا اور دیوکا دریا (۷) شریف ا لوگوں کا  
 تحفظ۔ بدمعاشوں کو سزا دینا۔

بھگت لوگوں کا وشwas ہے کہ اس آواہن کے بعد کالی ویریدیوتا نیبی روپ میں منڈی یعنی دیوتا کے دربار میں حاضر ہو کر دکھی لوگوں کے دکھوں کا لازالہ کرتے ہیں۔ چیلے یاروگی (ڈولی) شخص میں داخل ہو کر کالی ویراس کے مہنے سے بولتے ہوئے سوال جواب کرتے ہیں

### پھراوا (لباس)

عوامی اعتقاد کے مطابق بن ویری عموماً سفید کپڑے پہننے ہیں جبکہ کالی ویرا من کے زمانہ میں نیلے کپڑے پہننے ہیں جنگ کے وقت تموجی حملہ آوروں کا خاتمہ کرنے کے لئے کالے کپڑے پہننے رہتے ہیں۔ مختلف بھگتوں کو وہ الگ الگ رنگ کے کپڑوں میں دکھائی پڑتے ہیں۔ ایک چیلے کو وہ ہمیشہ خاکی رنگ کے کپڑوں میں ملبوس دکھائی پڑتے ہیں۔ اسے دیوتا کی لیلا ہی کہیئے۔

کالی ویری کو ذاتی طور پر کالا رنگ بہت پیارا ہے۔ لوک گا تھا گانے والے جوگی۔ گارڑی اس رنگ کو کالی ویری کی شخصیت سے متعلقہ ہر چیز سے جڑا ہوا بتاتے ہیں۔

کالا گھوڑا - کالا جوڑا۔

کالے ن دستر پہنے۔

یعنی کالے گھوڑے پر سوار کالی ویرے نے کالا جوتا اور کالے کپڑے پہننے ہوئے ہیں۔ زمانہ جنگ میں کالے کپڑوں سے انکی شخصیت عظیم یودھا کے روپ میں نکھر اٹھتی ہے۔ کالے پھراوے میں وہ ساکشات کال دیو دکھائی دیتے ہیں۔ دشנוں کو اس روپ میں وہ ساکشات موت کا دوسرا روپ دکھائی پڑتے ہیں۔ نقصان پہنچانے

والی جادوئی شکتیاں جو اندھیرے کی علامت ہیں اور اچھے گرہستھیوں کو نقصان پہنچاتی ہیں، وہ کالی ویر کا آواہن ہوتے ہی بھاگنے کا راستہ ڈھونڈنے لگتی ہیں۔ دشت سجاو کی شکتیوں کو سبق سکھانے کے لئے ہی کالی ویر نے اپنی شخصیت کو سجانے کے لئے کالے رنگ کو فوقيت دی ہے، کیونکہ کالی ویر کے لئے مشہور ہے کہ وہ بروں کے لئے برے ہیں اور برائی کا رنگ ہمیشہ کالا مانا گیا ہے۔ کالی ویر برائی کا صفائیا اپنی غیر دنیاوی قوت سے کرتے ہیں براہی کی میل کو اپنے نام کے صابن سے کاٹ دیتے ہیں۔ کالی ویر جی کا گن گان کرنے والے شر دھالو لوگوں کا کہنا ہے کہ کل یگ کی تاریکی کو ختم کرنے کے لئے ہی اس دیوتا نے ایسا نام دھارن کیا ہے، جو کال اور کالے پن کا دوسرا نام ہے۔ یہ حق ہے کہ اگر پاپ کی کالی سر رنگ میں رہ کر دوسروں کا بھلا کرنا مقصود ہو تو کالا بھیس دھارن کرنا ہی ہوگا۔ غیر انسانی شکتیوں کے خلاف وہ ویرتا کے جذبے سے تیار رہتے ہیں اور شر دھالوں کو وہ دیوتاروپ میں خطروں سے بچاتے ہیں۔

کالے کپڑوں میں کالی ویر اپنے بھگتوں کو بے حد پیارے اور پرکشش لگتے ہیں۔ لوک گائیکوں نے انکے تھیاروں کا رنگ بھی کالا ہی بتلایا ہے۔

## ہتھیار

ہتھیاروں کا کالا رنگ دراصل علامتی طور پر بیان کیا گیا ہے۔ عملی زندگی میں چھل کپٹ سزا خوف وغیرہ کی ضرورت پڑتی ہے۔ راجہ منڈلیک کے وزیر اور قابل اعتماد دوست کے روپ میں کالی ویر اپنے راجہ کو مشکلوں سے نکلنے کے لئے ان ہتھیاروں کا استعمال کرتے ہیں۔ وہ نیتی کو جانے والے ہیں۔ اس لئے وہ جانتے

ہیں کہ دشٹ کے ساتھ حلیمی اور زمی کی پالی کامیاب نہیں رہتی۔ اس لئے سچائی کی بھائی کے لئے وہ کالے ہتھیاروں سے لیس ہونے میں بچکچا ہٹ محسوس نہیں کرتے۔ کالے جامع، کالے جوتوں اور کالے ہتھیاروں سے لیس کالی ویرجی جبکہ کالے گھوڑے پر سوار ہوتے ہیں، تو وسیع آسمان میں کالے بادل کی طرح دھکلائی دیتے ہیں، ایسا بادل، جسے پیاسی زمین نکلنگی لگائے دیکھ رہی ہے۔ اس بادل کی بوندیں شر دھالوں کی بھگتی کی پیاس بجھاتی ہیں۔

### پگڑی

کالی جھلک میں بجے کالی ویرجی کے سر پر پانچ رنگوں کی خوبصورت لہریا پگڑی شو بھاپاتی ہے اور سر پر ہیرا شو بھاپاتا ہے۔

|     |       |      |       |
|-----|-------|------|-------|
| سر  | لہریا | پانچ | رنگیا |
| اپر | لڑکے  | ہیرا | ہیرا  |

خوبصورت کالے بادے میں ملبوس کالی ویرجی کے سر پر شو بھاپار ہے ہیرے سے نکلی کرنوں کی چمک پھیل کر ان کے جلال کو دو گناہ بڑھادیتی ہے ان کی دیوتاؤں جیسی شخصیت کی خوبصورتی میں انکے ہاتھ میں چمک رہا سہری ڈنڈا مانو چار چاند لگا رہا ہو۔

|         |        |      |      |
|---------|--------|------|------|
| سر پانچ | رنگیاں | چیرا | اسدے |
| ہاتھ    | سہری   | ڈنڈا |      |

### ڈنڈا اور چھڑی

یہ ڈنڈا یا چھڑی کالی ویرجی علامت کے روپ میں ہر شر دھالو کے گھر میں

استھاپت ہے۔ اسے ”کند“ یا ”کندی“ بھی کہا جاتا ہے۔

کچھ چیلوں کا کہنا ہے کہ انہیں راجہ کالی ویر نے خواب میں جو شکل دکھلائی، اس میں انہوں نے سفید کپڑے اور سفید پگڑی پہن رکھی تھی۔ انہوں نے گلے میں ہیرا بھی پہن رکھا تھا۔ ہنگتوں کو اپنے اس اشت دیوتا کے مختلف روپوں میں درشن ہوتے ہیں۔ کل یگ کے اس دور میں او جھل ہونے پر انکار بگ گورا ہو گیا ہے، ایسا لوگوں کا دشواں ہے۔

### کالی ویر کی سواری

جیسے گوگا کی سواری ”نیلا گھوڑا“ ہے، اسی طرح کالی ویر کی سواری کا گھوڑا ہے۔ کالی ویر کو ”کالے گھوڑے کا سوار“ کہا گیا ہے۔

” کالے گھوڑے دا سوار کافی ویر۔

مارے کھونچیاں تر دوڑے ججیر (۱)

دیوتاؤں کی ایک بنوی (۲) میں بھی کہا گیا ہے

کالی ویر، کالے کپڑے، کالے ہتھیار

کالے گھوڑے دا سوار۔

جموں صوبہ میں آشاقتی پر برت (بھدر رواہ) کے کالے کانوں والے گھوڑے کو سب سے بہتر مانا گیا ہے۔ پورا نوں کے مطابق شری کرشن نے اس نسل کے گھوڑے حاصل کرنے کے لئے بھاری جنگ کیا تھا۔ کہا جاتا ہے کہ صوبہ جموں کے سب لوگوں کی طرف سے مانے جانے والے دیوتا خصیت کالی ویر اسی نسل کے کالے کانوں والے گھوڑے کے سوار ہیں۔

(۱) زنجیر (۲) برناولی آتی

بچپن کے بعد کالی ویر جیسے جیسے عمر میں بڑے ہوتے ہیں، وہ اپنے کالے گھوڑے کی سواری کا مزہ لینے لگتے ہیں۔ ایک بار یہ طوفانی اور دیوتاؤں جیسی شخصیت شام ڈھلنے تک گھر لوئے نہیں تو ماتا کا یہ کام فکر میں ڈوب جاتی ہے اور کالی ویر کو آوازیں لگاتی ہوئی ادھر سے ادھر ڈھونڈتی ہے۔ تب وہ ایک باغچہ کی مالن سے پوچھتی ہے کہ اس نے کہیں کالی ویر کو تو نہیں دیکھا؟ مالن جواب دیتی کے وہ مشرق سے مغرب، شمال سے جنوب سمتوں میں گھوڑا دوڑا رہا تھا۔ اس نے گھوڑے کو محض تھکی لگائی تھی کہ گھوڑا ہوا سے باتیں کرنے لگا۔ آسمان میں گرد بھر گئی۔ گھوڑے کے گنگھر و بڑی تیزی سے چھن چھن کی آواز کر رہے تھے۔ وہ اپنی لگام کو تڑوا کر بھاگ رہا تھا۔ وہ دانت کٹنکارا ہاتھا اور اسکی موچھوں کے بال ہوا میں لہر ارہے تھے۔

اس بات میں بالکل شک نہیں کہ شکتی و ان یو دھا کے لئے ایسے دو یہ گنوں والی سواری کا ہونا ضروری ہے۔ بچپن میں ایسے تیز رفتار اور طاقتور گھوڑے کو کالی ویر کا میابی سے دوڑا کر اپنے دیوتاؤں جیسے گنوں کو پر کٹ کرتے ہیں۔

جب کالی ویر اجہ منڈ لیک کو ماتا واشلا سے نیلے گھوڑے پر سوار ہونے کی اجازت دلوادیتے ہیں تو کشتھی راجہ منڈ لیک شکار کے لئے نکلتے ہیں۔ ان کے انگ سنگ ان کے دو یو دھا ساتھی کالی ویر اور ناہر سنگھ بھی اپنے اپنے گھوڑوں پر سوار ہو کر سندھ دریا پر جا پہنچتے ہیں۔ اس کے بعد بنگال میں راجہ منڈ لیک کی مدد کے لئے دہان جانے پر یا پھر کپلا گائے کومغلوں کی قید سے آزاد کروانے کی مہم میں کالی ویر غزنی کی حدود تک اپنی اس سواری کا لے گھوڑے پر سوار ہو کر جاتے ہیں۔

کچھ دیگر زبانی کہانیوں میں نیلی نامی گھوڑی کو کالی ویر کی سواری بتایا گیا ہے بیشتر بھگت ان کے گھوڑے کا رنگ کالا بیان کرتے ہیں نیلی گھوڑی کی طاقت بہت

تیز ہے۔ اپنے جڑواں نیلے کے بارے میں یہ کو سوں دور سے جان لیتی ہے اور اسے اشارہ دیتی ہے۔

کہا جاتا ہے کہ کالی ویر کے پاس اپنی گھوڑوں کی گھر سال تھی، جس میں ایک بڑھ کر ایک عمدہ گھوڑے تھے۔ لیکن کالی ویر کو دو گھوڑے خاص طور پر عزیز تھے۔ جنگ کے موقع پر کالا گھوڑا اور دوسرے موقع پر نیلی گھوڑی۔ لیکن کھاؤں اور گاٹھاؤں میں کالے گھوڑے اور نیلی گھوڑی کی کہانی کو گذرنہ کر دیا گیا ہے۔

## دیوتا کا نشان

لوک دیوتاؤں کے علمتی نشان بھی بڑی شرداہ اور اعتقاد سے پوچھے جاتے ہیں، ایسے دیوتا، جنہیں اولاد کا وردینے میں سمرتھ اور بھوت پریت وغیرہ سے تحفظ کرنے میں مددگار مانا جاتا ہے، ان کے تھانوں پر سانکھیں چڑھائی جاتی ہیں۔ سانکل، جھنڈ (جھنڈا) کو دیوتا کی نشانی مانا جاتا ہے۔ کالی ویر جیسے لوک دیوتاؤں کی سورتیاں بہت کم پائی جاتی ہیں۔ پورانوں کے دیوتاؤں کی ساکارا پاستا میں جہاں تصویر یا مورتی کا پرچلن رہا ہے۔ وہی پیشتر لوک دیوتاؤں کی پوچھا اگئی سانکلوں (سانکلوں کا گچھا۔ جھنڈا) کو دیوتا مان کر کی جاتی ہے ریاسی وغیرہ کچھ علاقوں میں لوک دیوتاؤں کے سنبھھ، بنائے جاتے ہیں اور کہیں کہیں بہوت آتما کو دیوتا مان کر ان کی مورتی پتھروں کو تراش کر (موہرے بنانے کر) اس کی ستحاپنا کی جاتی ہے۔

بہلاتا اور بندرا اللہ علاقوں میں گھروں میں ستحاپت دیوتا نوں پر بنے کالی ویر کے نشان، جنہیں نشانیاں کہا جاتا ہے، یوں ہوتے ہیں۔

1. جھنڈے

## 3. لکڑی کے موسل یامنگلیاں

جھنڈا دیوتا کی انو شہان سے متعلقہ شکتیوں کا مرکز مانا گیا ہے۔ بہوت پر تیوں اور ڈائینوں کو چیلا اسی سے پیٹتا ہے جھنڈا دراصل درخت کی ٹہنی اور پتوں کی شکل کا ہوتا ہے اور یہ لو ہے کا بنا ہوتا ہے پرانے زمانے میں جھاڑ۔ پھونک کے کاموں کے لئے خاص درخت۔ پودوں کی ٹہنیوں اور پتوں کا استعمال کیا جاتا تھا، لیکن لو ہے کی لمبی عمر کی وجہ سے اس نشانی کو دیوتا کی شکتی کی علامت اور مرکز مان کر اہمیت دی جاتی ہے۔

کالی ویر کے کالے ہتھیار ہونے کا مطلب یہ ہے کہ انکا لو ہے کا وہ جھنڈا، جو پیڑھیوں سے چلتا ہوا زنگ لگنے اور پرانا ہونے سے کالا پڑ جاتا ہے۔ لیکن، عوام لو ہے کو کالی دھات بھی کہتے آئے ہے۔ اس لئے کالی ویر کو یو دھا کے روپ میں یہ کالی دھات بہت پیاری رہی ہے۔ اسی سے انکے ہتھیار وغیرہ بنتے تھے۔ بعد میں دیوتا کے روپ میں تسلیم ہونے سے اس کالی دھات سے انکی غیر دنیاوی طاقت کی علامت سانکل۔ چھپا (جھنڈا) بنایا جانے لگا۔

جو گیوں کا ”پھہوڑی“ نامی اوزار کالی ویر کے جوگ جگت کی مثال ہے۔ شو بھی کے گنوں جیسے آچار بیوہار کی وجہ سے کالی ویر شو پر بیوہار کے انگ ہی معلوم ہوتے ہیں۔ انہیا، گریما لکھما وغیرہ رہی سدھیوں کی ملکیت انہیں جوگ کی سادھنا سے ہی حاصل ہوئی ہے۔

لکڑی کے مگر یامنگلیاں ان کے کشتی سے متعلقہ فن میں ماہر ہونے کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ دکھنبا انگ، کے روپ میں یہ انکے ہتھیار بھی ہیں۔ یو دھا

لوگ صرف ہتھیاروں پر ہی انحصار نہیں رکھتے، بلکہ جسم کو مقوی بنانے کے لئے مگر سے ورزش بھی کرتے ہیں، ان کے کھوائیں یہ میں یہ دشمن کا صفائی کرنے میں بھی سادھن بنتا ہے۔

جموں کے کندھی علاقوں کے علاوہ کچھ پہاڑی دیہات میں بھی کالی ویر کی ایک ضروری نشانی لو ہے کی چھڑی (کندھی) مانی جاتی ہے۔ اسے عام طور پر کالی ویر جی کی چوکی یا تھان پر رکھا جاتا ہے۔

کونڈھی دراصل شاہی طاقت کی نشانی ہے۔ امن کے زمانہ میں راجہ یا وزیر اسے اپنے ہاتھ میں رکھتے تھے۔ وہ دشمنوں کو سزا دینے اور انصاف کی حکومت کی نشانی بھی تھی۔ لوک گاتھا میں ان کے ہاتھ میں دو سنبھری چھڑیوں کی بات کبھی گئی ہے شاید یہ وہی کونڈھی ہی ہے۔

گھروں میں بنائے گئے کالی ویر کے استھان کو متبرک بنائے رکھنے کی طرف خاص توجہ دی جاتی ہے یہاں گندگی ڈالنا، بچوں کا بیشاب وغیرہ کروانا یا کپڑوں آئی عورت کا اندر آنا منمنو ہوتا ہے۔ خاندان کے مالک کا تھان ہونے کی وجہ سے خاندان کی بڑی بوڑھی عورتیں یا بہوئیں نہ تو سیدھے دیونشان والی چوکی یا کیلی کی طرف دیکھتی ہیں اور نہ ہی بلا گھونگھٹ کاڑھے اس کمرے میں ہی جاتی ہیں۔ اگر گھر میں کوئی مرد نہ ہو تو ان نشانوں کو اشنان وغیرہ کروانے کا حق عورتوں کوں جاتا ہے۔ لیکن ایسی حالت میں اُسے ”گدی“ نامی لباس میں ملبوس ہو کر کام کرنا پڑتا ہے ”گدی“ کو متبرک مان کر اس سے عموماً دھارک کام کرنے کی روایت رہی ہے۔ عوامی اعتقاد کے مطابق ”گدی“ پہننے ہونے کی حالت میں عورت بذات خود شکنی کے روپ میں چلی جاتی ہے۔

کالی ویر کو اولاد میں اضافہ کرنے اور اسکی حفاظت کرنے والا دیوتا مانا جاتا ہے۔ اس لئے کل کے بزرگوں کی مانند احترام دیا جاتا ہے۔ اولاد کو سکھ دینے والے اس چینکاری کل دیوتا کے ہاتھ میں سونے کا گڑ باتھما ہوا ہے، جو امرت جل سے بھرا ہے۔ اس جل کے چڑھانے پر کالی ویر اپنے مریدوں کی دلی خواہش پوری کرتے ہیں اور خالی گود کو اولاد سے بھر دیتے ہیں۔

ہتھ کالی دے سنتے دا گڑبا،  
پھلیں گود ان بھر یاں۔  
جنہیں قبیلیں کالی ویر بسدا  
اوہ گرہستیاں ن لہریا۔

### چڑھاوا۔

شردھا لوگ کسی کام کو شروع کرنے سے پہلے اپنے کل دیوتا کو سب سے پہلے یاد کرتے ہیں۔

(۱) کپڑے۔ منڈن کا سنسکار ہو یا شادی بیاہ کی رسم، اس کے لئے دیوتا کو لکھا ہوا یا چھپا ہوا دعوت نامہ دیا جاتا ہے۔ کارڈ پر دیوتا کا نام لکھ کر اس کے مندر یا تھان پر چڑھا کر، ان سے شہ کام کے رکاوٹ کے بغیر تکمیل تک پہنچانے کی بنتی کی جاتی ہے۔ شادی کے لئے مطلوب سامان کی خرید سے پیشتر اپنے کل دیوتا کالی ویر اور کل دیوی مل کے لئے بذریع سفید اور لال کپڑے خریدے جاتے ہیں۔ سچوال گاؤں کے دیواستhan پر کیسری اور گلابی کپڑے چڑھائے جاتے ہیں۔

(ب) کھانے پینے کی ایشیاء۔ کالی ویر اور ملن ماتا کو بڑے بیٹے (نکا پتر) کی بدھائی دینے کی روایت ہے۔ یہ بدھائی عام طور پر منڈن سنسکار اور بعد میں شادی کے دوران اور دوبارہ بڑے بیٹے کی پیدائش کی خوشی میں دینے کا رواج چلا آ رہا ہے۔ یہ بدھائی بکرے کی بلی (قربانی) دے کر دی جاتی ہے اسے بدهکر، یعنی بدھائی کا بکرا کہا جاتا ہے اس موقع پر تمام کل خاندان اکھا ہو رکر دیوتا سے بکرا قبول کرنے کی پر ارتھنا کرتے ہیں بکرے کے سہر کر کا پنے کو دیوتا کی منظوری کی نشانی مانا جاتا ہے۔ اجتماعی کھانے کے لئے مانس بھات پکا کر اور دیوتا کا منڈلہ نکال کر تمام برا دری خوشی سے اس دعوت میں شامل ہوتی ہے۔ پہلے بیٹے کی پیدائش پر کالی ویر کو بدھائی کے طور پر بکرا بھینٹ کیا جاتا ہے۔ خاندان کی بیٹیوں بھی اپنے بڑے بیٹے کی بدھائی کا بکرا چڑھاتی ہیں۔

کالی ویر کے آواہن کی کارکوں میں انہیں مانس بھات کا بھوگ کرنے والا کہا گیا ہے۔ وہ پیدائش سے براہمن ویر ہیں اور مزاج سے کشترا ہیں اور راجہ منڈلیک کے ساتھ شکار پر بھی جاتے رہتے ہیں، لیکن آج کے دور میں بہت سے اپا سکوں کو اس بات پر اعتراض ہے کہ دیوتا ہو کر کالی ویر خون اور گوشت کی خواہش کیوں رکھتے ہیں۔

اس دلیل کو لیکر کالی ویر جی کو مٹھائی کھانے والا دیوتا بنادیا گیا ہے۔ گوشت سے مٹھائی میں تبدیلی کے طریقہ کارکو ”دیوتا کھنڈ و کھیر و لانا“ کہا جاتا ہے کئی جگہوں پر اب دیوتا کو حلوہ، پوری، کھیر وغیرہ بھی چڑھائے جاتے ہیں۔ تخلیل رام گنگر میں کہیں کہیں سدھ گوریا اور برپاناتھ کے تھانوں کی مانند کالی

ویر کے تھانوں پر بھی دیسی گھی کا پکاروٹ چڑھایا جاتا ہے۔ اناج کی بلی منگل یا اتوار کو چڑھائی جاتی ہے۔ لیکن یہ روٹ عورتوں کے کھانے کے لئے نہیں ہوتا۔ اسے مرد لوگ ہی آپس میں بانٹ کر کھاتے ہیں۔

(ج) سانکل۔ کپڑوں اور خوراک کے علاوہ کالی ویر اور مل ماتا کے یہاں کوئی منتوی پوری ہونے پر لو ہے کی سانکل چڑھائی جاتی ہے۔ یہ سانکل بدھائی کے مخصوص موقع (منڈن) شادی وغیرہ کے علاوہ اپنی خوشی سے بھی چڑھائی جاتی ہے۔

(د) کھار کے۔ نئی فصل کی آمد پر اس فصل کا اناج بھی دیوتا کو چڑھانے کی روایت ہے۔ اس میں یہ جذبہ نہیں رہتا ہے کہ دیوتا کی مہربانی سے جو فصل صحیح سلامت کو ٹھہار میں پہنچ گئی ہے، وہ کل دیوتا کی مہربانی نظر کا نتیجہ ہے۔ اس لئے اس پر سب سے پہلے انہیں کا حق ہے۔ اناج دانہ دیوتا کو پیش کرتے ہوئے کہا جاتا ہے کہ اگلی فصل موسم کی مار سے بچی رہے اور فصل گھر میں پہنچنے کی خوشی ہر بار آئے۔ کھار کوں میں گھر کے لوگوں کے صحت مندر بننے کی دعا بھی کی جاتی ہے اور کہا جاتا ہے کہ دیوتا گھر بھرا اور باہر ہر جگہ ان کے فلاج بہبود کی نگہبانی کریں۔

## کالی ویر کا جلوس: گلیہل

کالی ویر جی کے بھگت اپنی خاندانی روایت کے مطابق تین یا چار برس کے بعد دیوتا کو بدھائی دینے کا اہتمام کرتے ہیں۔ اس وقت کو یہڑا، تربڑا یا چہرہ کہا جاتا ہے۔ جس طرح مختلف برادریاں اپنے اپنے کل دیوتا کی میل کیا کرتی ہیں، اسی طرح

کالی ویر کو اپنا اشت دیوتا مانے والے اپنے اپنے مخصوص و قفے کے بعد اس دیوتا کا جلوس (شو بھایا ترا) نکالتے ہیں۔ فرق صرف یہ ہے کہ اس میں کسی مخصوص برادری کی جگہ گاؤں میں رہنے والی تمام برادریاں حصہ لیتی ہیں۔ یہ یاتر اعموماً ساون، بھادوں، کٹک، پوہ یا چیت ماہ میں نکالنے کی مناسی ہے۔ دیگر مہینوں میں عام طور پر ایسی پابندی نہیں رہتی۔ جموں کے شمال مشرق کے پہاڑی علاقوں میں چیلے شوٹکتی، ناگ یا کسی بھی دوسرے دیوتا کی یاتر میں کالی (کیلو) ویر کا نشان سب سے آگے رہتا ہے۔ اس میں یہ جذبہ پہاں ہے کہ یاتر کے راستے کی بُری شکنیوں کو ہٹا کر راستے بے خطر کر دیا جائے۔

اس یاتر کو دیوتا کی سیر، بھی کہا جاتا ہے۔ کالی ویر راجھی مزاج کے دیوتا ہیں۔ سیر پائیٹھیں پسند ہے۔ عوام کا مانا ہے کہ جیسے راج کا ج کے کام کے بعد راجہ اپنے راجیہ میں گھومتا ہے۔ اسی طرح دیوتا لوگ بھی اپنے تھان سے عوام کا فلاج کرنے کے ساتھ ساتھ اپنے علاقے کا دورہ کرنا چاہتے ہیں۔ اس سیر کا ایک دیگر مقصد ہوتا ہے، اس علاقے میں پوچھے جانے والے دوسرے دیوتاؤں کے ساتھ کالی ویر کی ملاقات کروانا۔ یہ جلوس جب کسی دوسرے دیوتا کے استھان کے قریب سے گزرتا ہے تو اس جلوس کو وہاں روک کر اس دیوی یا دیوتا کی آستی کی جاتی ہے۔ اسے دو دیوتاؤں کی بھینٹ (ملائی) کہا جاتا ہے۔ جوگی لوگ جو کہ اپنے علاقے کے تمام دیوی دیوتاؤں کی کارکیں (لوک گا تھائیں) جانتے ہیں، راستے میں اس دیوی دیوتا کے تین احترام کے لئے ڈھول بجاتے ہیں اور اسکی کارکیں گاتے ہیں۔

جن علاقوں میں کالی ویر جی کو راجہ منڈ لیک کا وزیر مانا جاتا ہے، وہاں کالی ویر کے جلوس کو گلگیل، کہنے کی روایت ہے۔ تحصیل گندوہ (ضلع ڈوڈہ) کے گاؤں

”چوری“ اور ”بھیجا“ میں کالی ویر کی یاترا کے علاوہ کند (میلہ اور ناج) بھی کرتے ہیں۔

”لگیہل“ میں کالی ویر کا چیلا کند ہے پر سانکلوں کا کچھا (جھنڈا) رکھ کر دوسرے ہاتھ میں مورچہ لئے نگے پاؤں چلتا ہے۔ ایک دوسرا شخص دیوتا کی اچھی طرح سے سجائی چوکی کو سر پر اٹھائے رکھتا ہے۔ چوکی کے اوپر چھتر یا چھاتا تا ان کر رکھا جاتا ہے۔ سیر کے دوران ایک یادو جوگی ڈھول بجاتے رہتے ہیں۔ دیوتا کی شوبھا یاترا کی اطلاع گاؤں کے ہندو گھروں میں ایک دن ~~بھنڈر~~ دی گئی ہوتی ہے۔ اس لئے جیسے یہ جلوس گاؤں سے گزرتا ہے، وہ بھر میں کچھ لوگ اس میں شامل ہوتے جاتے ہیں۔ جموں خطہ کے کچھ علاقوں میں لگیہل میں شمولیت کرنے والے نوجوان پاؤں میں گنگہ و باندھے رہتے ہیں۔ دیوتا کی چوکی لگتے ہیں، پھر منی، نامی بھکتی ناج کے لئے ان کے قدم تھرک اٹھتے ہیں۔ کہیں کہیں ڈنڈارس (ہاتھوں سے ڈنڈے بجا کر کھیلی جانے والی راس) بھی کھیلی جاتی ہے۔

کئی بار ایک دن کے بجائے دو دن کی شوبھا یاترا نکالی جاتی ہے۔ اے ڈیرے والی لگیہل کہا جاتا ہے۔ ایسی یاترا اس وقت نکالی جاتی ہے، اگر دیوتا ناراض ہو۔ تب اسے شانت کرنے کے لئے دو دن کی یاترا کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ اس یاترا کے گھومنے کا علاقہ بھی وسیع ہوتا ہے اور ساتھ ہی رات بھی کسی دوسرے مقام پر کسی ایسے گھر میں کاٹی جاتی ہے، جہاں اس دیوتا کی ستحاپنا پہلے سے کی گئی ہو۔ ”ڈیرے والی لگیہل“، شپردار کی رات کو شروع کر کے اتوار کو تکمیل تک پہنچائی جاتی ہے۔ شپردار کی رات کو اس گھر میں چوکی کی جاتی ہے۔ اس دوران دیوتا کی کارکیں گائی جاتی ہے۔ چیلے میں داخل ہو کر دیوتا کھیلتا ہے۔ دیوتا کا دربار بھی لگتا ہے، جس میں کئی

بار سوال بھی پوچھے جاتے ہیں۔ جس گھر میں یہ شو بھایا ترا نہ ہوتی ہے وہاں، آرام کرنے اور کھانے کا مناسب انتظام گھر والوں کی طرف سے کیا جاتا ہے۔ یاتر اکے یاتر اکے دوزان کالی ویری کی جئے وغیرہ نظرے لگائے جاتے ہیں۔ یاتر اکے راستے میں آنے والے قدرتی پانی کے چشمیوں پر کالی ویری کے دیونشانوں کو اشناں کر دایا جاتا ہے۔ گلیہل کی واپسی پر اجتماعی کھانے کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ لوگ اس میں آئے چاول کا اپنا حصہ دان کر اجتماعی لنگر (بھنڈارے) میں شامل ہوتے ہیں۔ پہاڑی علاقوں میں اس یاتر میں کچھ مقامی باتیں بھی شامل ہو گئیں ہیں۔ ان کے مطابق ہر گھر کے صحن میں جا گر گلیہل رکتی ہے۔ وہاں انکن میں ”کھیڈھ“ کی جاتی ہے۔ کھیڈھ کا مطلب ہے ناج اور لوک ناج۔ دوآلہ (چیلا) اور ڈھول بجائے والا (گارڈی) موسیقی کی طرز پر آپسی بات چیت کرتے ہیں:-

دوآلہ۔ اوینکوں (ارے بنگوں)

گارڈی۔ او جی (ہاں جی)

دوآلہ۔ نیل نیل؟ (نیل بدھائی؟)

گارڈی۔ واہ جی (ارے واہ)

دوآلہ۔ دیئے گی تیل؟ (چراغ کوتیل؟)

گارڈی۔ او بی لورڈا (وہ بھی چاہئے)

دوآلہ۔ ڈھولے گی ڈورا؟ (ڈھول کو ڈوری؟)

گارڈی۔ اوہ بھی لوڑدا (وہ بھی چاہئے)

دوآلہ۔ تھلے گی اورا؟ (دیواستھان کے لئے اناج؟)

گارڈی۔ اوہ جی لوڑدا۔ (وہ بھی چاہئے)

دو آلا۔ گارڈی کی رٹی تے بھٹورا؟ (ڈھول بجانے والے کوروٹی اور بھٹورا؟)  
گارڈی۔ اوہ بی لوڑدا۔ (وہ بھی چاہیے)

دو آلا۔ کہیں مٹھے دا کٹورا؟ (ساتھ ہی دہی کا کٹورا؟)

گارڈی۔ اوہ بی لوڑدا (وہ بھی چاہیے)

دو آلا۔ مٹھائیں تاں پلی دی بند، جاں تمبروئے دا گرولا اگر دہی نہیں ہے تو  
نمک مرچ یا تنبر و کادانہ ہی چلے گا۔

اس کے بعد کچھ دیرنالچ ہوتا ہے۔ تب دوبارہ دو آلا ہاںک لگاتا ہے  
”اوینگوں؟“

گارڈی۔ او جی۔

دو آلا۔ یئھ بھٹورا اپر تھر، کھندے کھندے اگڑا چل (بھٹورے کے اوپر ملائی  
رکھی ہے۔ کھاتے کھاتے آگے چلو۔)

اگر کسی گھستھی نے دروازہ بند کر لیا تو کوتواں کے طور پر دو آلا اور بینگوں کے  
روپ میں گارڈی اس گھروالے پر آوازے کتے ہیں۔

انیں بہت پھرے دے ٹھوکی

اس گھر اے باوے دی کروپی

اگر کسی گھر کا مالک گلیل نالچ مزید دکھائے جانے کا خواہ شمند ہو تو دو آلا پھر  
آواز لگاتا ہے۔

اوینگوں؟

گارڈی۔ او جی۔

دوآلہ۔ بنکوں لگے نچان، گھنٹوں لگے پچھنناں۔ سریاں دی رٹی ماہیں داتیں۔ (۱)  
گارڈی۔ تھوڑا اہور کرو کھیل۔

پہاڑی علاقوں میں لکھیل کے دوران عموماً اس طرح کے جیکارے لگائے جاتے ہیں:-

| دوآلہ              | تمام لوگ |
|--------------------|----------|
| نشکار              | نمشکار   |
| دھولے ماتاگی       | نمشکار   |
| دھرتی ماتاگی       | نمشکار   |
| گور کھنا تھیں گی   | نمشکار   |
| کالی دیر یگی       | نمشکار   |
| راجہ مند لیکے گی   | نمشکار   |
| سدھ گور یئے گی     | نمشکار   |
| ستنیاں مہری گی     | نمشکار   |
| گتو لویں تھانیں گی | نمشکار   |
| تھان پکوڑ گی       | نمشکار   |
| تھان مر اہڑاگی     | نمشکار   |
| چڑو ٹویں آہلی گی   | نمشکار   |
| پار لیا دھاراگی    | نمشکار   |
| چونتر آہلی گی      | نمشکار   |
| تھان سکرالہ گی     | نمشکار   |
| ترکشا آہلی گی      | نمشکار   |

(۱) سرسوں کے تیل کے بجائے سرسوں کی روٹی اور ماہیں دی دال یا روٹی کے بجائے ماہیں داتیں کہنے کا پس بیٹھ میں ناتھ۔ یعنی اٹک باسی روایت کے آثار دکھلائی دیتے ہیں۔ الفاظ کو توڑ مردڑ کر سائیں کو حرج ان کرنا اس روایت کا مقصد ہوتا ہے

اس طرح علاقہ کے تمام چھوٹے بڑے دیوی دیوتاؤں کو اور ان کے استھانوں کو یاد کیا جاتا ہے۔ اگر کسی دیوتا کا نام بھول گیا ہو تو دوآلہ ڈھول بجانے والے سے کہتا ہے ”نج بھائی ڈھولیانج۔ نج بھائی بھگتائج“۔ ڈھول بجتا رہتا ہے۔ تب نام یاد آنے پر بھولی ہوئی شلکتوں کا نام لیا جاتا ہے۔ جیسے:-

| دوآلہ           | تمام لوگ          |
|-----------------|-------------------|
| پنجیں پیریں گی  | نمکار             |
| نمیں نا تھیں گی | نمکار             |
| پیر پنچالے گی   | نمکار             |
| گلے ویرے گی     | نمکار             |
| با ہوئے آہلی کی | نمکار             |
| مامایا گی       | نمکار وغیرہ وغیرہ |

شو بھایا تر اک بھنڈاری کو ہر گھر سے توفیق مطابق انماج دانہ دئے جانے کی روایت ہے۔ اس انماج کا کچھ حصہ ناتھ جوگی کے لئے نکال کر بقیہ حصہ بھنڈارے میں دیوتا کے پرشاد کے طور پر پکایا جاتا ہے۔

شو بھایا تر یعنی گلکھیل اپنے بنیادی مقام پر واپس آتے ہیں بکرے کی بیلی دی جاتی ہے۔ گوشت اور بھات کا بڑا کھانا کیا جاتا ہے اس دعوت کو ”جکیرن“ کہا جاتا ہے، جن دیو استھانوں پر کالی ویرجی کو مانس کی جگہ حلوہ کھیر وغیرہ کا بھوگ لگایا جاتا ہے۔ وہاں ویشنو بھنڈارے کا اہتمام کیا جاتا ہے

تحان پر واپسی کے بعد دوآلہ سوالیوں کے سوالوں کا جواب بھی دیتا ہے۔ کچھ دیو استھانوں پر دوآلے کی کھلیل (چوکی) کے بعد پیروں کی دھماں بھی بھائی جاتی

ہے۔ دھماں ڈھول کا ایک خاص تال ہوتا ہے، جس میں دو آلا ایک نانگ کے بل پر ناچتا ہے اور دیوتا کو پر نام کرتا ہے۔

کہیں کہیں دوآلے چیلے وغیرہ آگ کے انگاروں پر جاتر کرتے ہیں۔ تروں گاؤں (بھدر رواہ) میں رات بھر دیر سھل پر میر و کی لکڑی کا بڑا الاؤ جلا یا جاتا ہے۔ اس میں ویر کا ترشول گڑا ہوتا ہے۔ صح (اباشے کاوے) چیلے دوآلے انگاروں پر چلتے ہوئے اس ویر دیو کی جاتر گرہنی دیتے ہیں۔ اس تھان کے دوآلے پشت در پشت مقامی راجپوت چلے آرہے ہیں۔

# لوگ گا تھا میں

## کارک - 1

دین پنیا، اشمی دھیاڑا، جرم کالی نے لینا،  
جمیں داؤراتے کر میں دا پورا، تاریں بے جرم لینا۔

چھن دانپنا بھلگوڑا، محمل شیج بچھائی،  
ماتا تیری لوریاں دندی، جھوٹے کراندی دائی۔

مات تیری گُوبند دی اے،  
دائی بندے مٹھیائی۔

مھنی گُدو چیگری پایا، نگر بندائی،  
شہر بخاریں باجے بجدا، منڈیا بجدی بدھائی۔

سخاں پیاں کلپیاں ہویاں، کاکا آلے دندی، اپر پتھے کھڑوی۔  
”کالی بے کالی سب کوئی آکھے، کالی کیہڑے بنے۔“

گڑھ جدھیا پچھا کر دوارے، جاں گھر کشمیر اچھا،  
”بائیں دیئے گھمانی، توہ کالی دکھیا جندا؟“

”اڑت دھن۔ پورب پچھم، دکھیا ہاگھوڑا دڑاندا“،  
کالا گھوڑا، کالا جوڑا، کالے ن بستر پہنے۔

کالے ڈیگلیں ٹکڑا کردا، گھنگھر دیں چھن چھن لائی۔  
کڑکڑ دندین، پھر پھر مچھیں، تر تر تھیاں ترڑائی۔

کالی ویرتے راجہ منڈلیک، دوئیں بھائیں دی جوڑی،

مخاہریں بریں دا ہوا منڈا۔ نہ کرہا می۔  
 گوز بگالے ہوئی کئڑیں، گوز بگالے جائی،  
 سو سٹھ جانی سونجی بنی اے، کالی دیر نے گوائی۔  
 بُری گل کیتی راجہ منڈیکا، کالی گی بولی لائی،  
 گوز بگالا ناراں ڈاہنیاں لیندیاں جادو پائی۔  
 باراں سال ہوئے گیدے مڑی گھر پھریا نائیں،  
 لکھی لکھی چھیاں بھیجے گلودی، ایہہ پتے آؤندے نائیں۔  
 گوز بگالا ست سیولا۔ اُٹ لیتے جادو میں پائی،  
 کیا نو دیر نے اگنی تباہ، ہین گھوڑے دے گھائی۔  
 منڈیکا دا بھڈا بناندہ، سارپاہ کھیڈے جائی،  
 جادو تروڑے کالی دیرے نے، جبجا بگالے جائی۔  
 باغ لاندا کچپھ لاندا، وچ بھایا مالی،  
 ہر بوئیے گی پانی دندا، اک نخیں روہندا خالی۔  
 باغ تیرا کچپھ تیرا، توں اے باغ دا مالی۔

## کارک - 2

بھر پنیا دی چانی، تے سمری اے کالا مانی،  
 نہیں راتیں دا جرم کالی دا چانیتا لگ آئی۔  
 جس دن کالی نے جرم لینا، محلیں بھجی بدھائی،  
 نخیں دنیں دا ہوا کالی، لیتا پنجا میں پائی۔

اکھیں دنیں دا ہوا کالی، لیتا سوتے پائی،  
 نہیں کلے دانپت پروہت، نہیں کلے دانائی۔  
 گُرد بھٹنی ایں پاندے چنگیری، پھر بندے دائی،  
 اج نیانا، کل سیانا، دن دن جوت سوائی۔  
 بُدھی چن باندے پنگھوڑا مخمل شج بچھائی،  
 آوندیاں ناراں بُون پا رے، ونیں منگل گائی۔  
 لکھ ماری اے کالی بیرے بونہندا پنگھوڑے جائی،  
 پہلا جھونٹا تیری ماتا دندی، دُوا دندی دائی۔  
 پتھی کھنڈتے دُدھ مانجھانچ شری رلائی،  
 کھیڈ دیا کھنڈا دیا ویرا، گڑھوتا دیئے ٹھنگی دائی۔  
 اک برے دا ہوا کالیا، کھنیں کھیڈ رچائی،  
 داؤں بریں دا ہوا کالیا، محلیں کھیڈ رچائی۔  
 تریوں بریں دا ہوا کالیا، گلیں کھیڈے آئی،  
 چاؤں بریں دا ہوا کالیا، شہر سہا میں جائی۔  
 بُدھے پھرے دا گیدا کالی، راتیں مُریا نائی۔  
 آلے دندی ماتا کاکا، گل سُنیا میری آئی۔  
 ٹھاکے دا کالی آکھے نیش لگدا، ایہہ گل سُندا نائی،  
 ماتا، بانیں دی اے بگما نینے کالی دی پارت پایاں۔  
 مالن۔ کہہ نشانی کالی تیرے دی، کھیاں پنچھاناس بیرا،  
 ماتا۔ سر شج رنگیا چیرا سوبھے، گلے شج لڑکے ہیرا۔

مالن۔ سنجان بیلے دن گھر وندے باگیں دکھیا جندا،  
سر پنچ رنگیا چیرا اُسدے، ہتھ سنہری ڈندار۔

### کارک - 3

کالی دیرے، اشت پیناں دن بھا درو، جرم کالی نے لیا،  
نبیر منیرے جرم کالی دا، نبیرا نمھدا سکھیا۔  
جگنگ جگیاں چارے کوہناں تو لگی جگ سارے،  
ایسا دیر دھرتی پر آیا، جو کدیں نہیں ہارے۔  
ندیاں چار جھریئے کیتے، آندی بنگلے پائی،  
بوونگلا ماتا تیرا ہیریں جزیا جململ کرے کناری۔  
ڈوھ پتھرتوں ماتا دنی ایں خلکت آوندی ساری،  
آج بڈیراکل بڈپرا، دن دن جوت سوائی۔  
چھیں دنیں دا ہوا کالی دیر لیخا پنجائیں پائی،  
چن گھانی تیرا بنا پنگھوڑا مخل بھٹھیے پائی۔  
ماتا کا کا دندی لوریاں جھونٹ کر اندری دائی،  
آج بڈیراکل بڈپر، دن دن جوت سوائی۔  
کالا گھوڑا کالے بستر پینے،  
کالی دیرا، گگن کیڑا۔ بال گنگا دیا نیڑا۔  
پچ جدھیا تیرے ٹھاکر دوارے، باکے گھر کشمیرا،  
سر لہریا پچ رنگ چیرا۔ متھے لئکے ہیرا۔

گئے دیا وزیرا، پیریں دیا پیرا،  
 ست سناتی تے باراں جاتی۔  
 توہ کالی نے چھلیاں آؤں۔  
 موبی لیتی، موبی لئی، موبی لیناں خوراں پریاں۔  
 جو کالی دے چرنس پیاں، ڈبدے ڈبدے تریاں۔  
 پہل لوک دیاں ناگناں موبی لیناں،  
 سرگا دیاں موبی لیناں پریاں۔  
 ہتھ کالی دے سُنے دا گڑبا، پھلیں گوداں بھریاں،  
 جنیں جماتیں کالی دیر کھہیے، اوہ جماتاں ہریاں۔  
 نج لاہورے کھتری موبی، اے بیاں نج کماندی،  
 ڈوجیا نگری بہمنی موبی اے نریں سوت کماندی۔  
 چجیا نگری تیلن موبی اے کوہنیں لٹھ سماندی،  
 چوچھی نگری جھیری موبی اے، سرپانہیں گی جاندی۔  
 چنجیں نگری ڈھنیں موبی اے، پھن ملے دھوندی،  
 چھیمیں نگری بگالن موبی اے، جمواں بین بجاندی،  
 میں نہیں جانتا اوہ کالی ویرا، تینی سونبی بین بجاندی۔

## کارک - 4

کالی دیرا گنگا راؤہ  
 گیزرا دیا نیرا

|         |        |         |         |         |
|---------|--------|---------|---------|---------|
| نچے     | جھدھیا | تیرے    | ٹھاکر   | ڈارے،   |
| بانکے   | نی     | گھر     | کشمیرا۔ | (۱)۔    |
| ڈن      | اشمی   | دے      | جرم     | لینا،   |
| پتر     | پوجا   |         |         | ہوئی۔   |
| بھلوٹھی | بکر    | پترا    | دا      | ابجد،   |
| خوشیں   | مہما   |         |         | ہوئی۔   |
| کالاکا  | کالی   | پچھے    |         | ویرا،   |
| کتنے    |        |         |         | تھواڑے۔ |
| پسلا    | جرم    | جرم     | وق      | کشمیرا، |
| دوآ     | گنوں   | گوکل    |         | چارے۔   |
| ست      | بارات  | ساتاں   |         | جاتاں،  |
| کالی    | دیر    | نے      |         | چھلیاں۔ |
| تھواڑی  | گے     | خاطر    | کالی    | ویرا،   |
| میرے    | باغ    | دڑوںیاں |         | چھلیاں۔ |

(۱) (۱) کالی ویرا سماں میں گھونٹے والے گپتی ہیں۔

وہ گنگا جل کی مانند پاک اور تیز رفتار ہیں۔

آپکے پوجیوں مفہوم ایودھیا میں ہیں اور

آپ بنیادی طور پر سرینگر کے رہنے والے ہیں۔

(ب) کالی ویرا گڑھو ہنریا میں رہتے ہیں۔

وہ گنگا کے تیز رفتار پانی کی طرح ہیں۔

آپکے مندر وغیرہ ایودھیا میں ہیں۔

اور کشمیر میں آپکی خوبصورت رہائش گاہ ہے۔

|           |        |         |          |          |
|-----------|--------|---------|----------|----------|
| کنناں     | بی     | موہبہاں | کالی     | ویرا،    |
| تیرے      | قولیں  | بچنیں   | مویاں۔   | تیرے     |
| تیری      | خاطری  | کالی    | بیرا جی، | میں      |
| میں       | بال    | ملاں    | کھیلائ۔  | بھیلا    |
| بھیلا     | دیاں   | موہی    | لیاں     | نا گناہ، |
| سر گے     | دیاں   | موہی    | لیاں     | پریاں۔   |
| سُجبا     | کالی   | لیتی    | موہی     | ویرا،    |
| گوپیاں    | گوکل   |         |          | تریاں۔   |
| مان       | کالی   | لیتی    | موہی     | ویرا،    |
| بانیں     | پھمل   |         |          | چنیدی۔   |
| بُجھریٹی  | کالی   | لیتی    | موہی     | ویرا،    |
| بُٹیں     | ڈدھ    |         |          | بکیدی۔   |
| بُرہمیٹی  | کالی   | لیتی    | موہی     | ویرا،    |
| چونکا     | بھانڈا |         |          | دندی۔    |
| کھترپٹی   | کالی   | لیتی    | موہی     | ویرا،    |
| بُٹیں     | نُخ    |         |          | کراندی۔  |
| کھیر بھنے | کپڑے   |         |          | تیرے،    |
| بال       | پروپی  |         |          | موتی۔    |
| کالی      | دی     | سیوالکی | آں،      | بندرا    |
| کھڑو تی۔  | بن     |         |          |          |

|        |            |        |         |        |
|--------|------------|--------|---------|--------|
| کالی   | ویرا،      | تیرا   | زوپ     | سہماں، |
| سر     | پر         | کلگا   | ٹوپی۔   |        |
| لینا،  | موں        |        |         | ٹکچانے |
| گوپی۔  | پیارا      |        |         | کانہبہ |
| سرخ    | چیرا       | رنگیا  | سوئھے،  | ہرخ    |
| ہیرا۔  | ڈلکدا      |        |         | ستھے   |
| درشن   | دیئی       | جایاں  | کالی    | ویرا،  |
| راجہ   | دیا        | عقل    |         | وزیرا۔ |
| اویگیں | ویرا تریاں | رونگیں | پھلیاں، |        |
| چھلیں  | چھاپیں     |        |         |        |
| اوٹھ   | پتلے       | مکھ    | پانیں   | دایرہ، |
| دندر   | چمپیں      | دیاں   |         | کلیاں۔ |

## کارک - 5

### منگلا چرن:

|      |        |      |        |
|------|--------|------|--------|
| کالی | ویرا،  | عقل  |        |
| سُن  | دیا    | گنگا | نیرا۔  |
| بُج  | جھدھیا | تیرے | ٹھاکر  |
| باس  | اے     | بُج  | کشیرا۔ |

## کالی ویر جنم

نجع دُدھ نہرے جرم راجے دا، سُرگا مُورت آئی،  
 نجع دُدھ نہرے بجدے لن باجے، جرم راجے نے پائی۔  
 آؤندیاں ناراں گان بدھائیاں، جو بدھ ماتا گائی،  
 پتاگی ملن بدھائیاں، نھیاں کردا جائی۔  
 خوشیں دے نجع گُرد بندیا، سارے شہر بدھائی،  
 چن ایں تیرا گھڑیا بھنگوڑا تخلی پیٹھ بچھائی۔  
 چڑھے ومانی سکل دیوتا، گن راجے تیرے گائی،  
 گڑھتی گھولی، کھنڈ گھولی، نکھ راجے دے لائی۔  
 نکھ راجے دے لاندی ماتا، گٹ گٹ پیدا جائی،  
 گٹ گٹ پیدا جائی راجے اکسیں دنیں داھوئی۔  
 اکسیں دنیں دا ہوندا راجے، لکے دا پروہت سدائی،  
 سدی پروہتے گی بھڑے بھالدا، دتا ای بھورا پائی۔  
 گُودی روڑی سوا روپیے اکیں پروہتے دے نکائی۔  
 خوشی ہوئے دا اوہ پروہت، پوچھی کھولد اجائی۔  
 باراں راسی، گھڑی نکھڑ دتا ناں رکھائی،  
 راسی کیڑا ناں رکھیا، کالی ویرناں رکھائی۔  
 اک برس دا کالی ویر ہوندا، سورج کرناں پائی،  
 دو برس دا راجے کالی ویر، پھن سورج پوچے جائی۔  
 گئو براہمن دی پوچا کردا، اک من رام دھیائی،

تئن برس دا کالی وی بُندا ترستی لوکی پوچدا جائی۔  
 بِرِ بِهَا ، وَ شَنْوَ دَیْ پُوْ جَا كَرْ دَا ، شِيْكَر دِهْيَان لَگَأَيْ۔  
 چار برس دا راجہ کالی وی، ویدیں کلا دکھائی۔  
 پنچ برس دا راجہ کالی وی، ماتا پتا گی پوچے جائی،  
 چھیس برس دا کالی وی، پاٹھَشَالَهْ مُجْهَرِیا بَخَهَائی۔  
 سُتَّیَّس بَرِیْس دا کالی وی، ٹھاکر پوچے جائی۔

### راجہ منڈ لیک سے کالی ویرکی ملاقات

اُٹھیں بَرِیْس دا کالی وی، گیند کھیدنے لائی،  
 ماریا ٹولہ کالی ویرے نے، اُس گیندے گی جائی۔  
 ایسا ٹولہ بجا گیندے گی۔ منڈ لیک دے راج پچ آئی،  
 دکھی گیندے گی راہ منڈ لیک، گھوٹنی گلے کئیں لائی۔  
 اُس گیندے گی کالی ویرتپدا راجہ منڈ لیک کش آئی،  
 دکھی کالی ویرے گی راجہ منڈ لیکے گھوٹنی گلے نے لائی۔  
 اپنا ملٹے دی خبر راجہ نے چوکیداریں گی سنائی،  
 تمنی کبنا چوکیدار راجہ دی منڈی آئی۔  
 راجہ دی منڈی لکھی چوکیدارے، تے باشل محلیں آئی،  
 متحا یئکی چوکیدارے نے باشل گی سنائی۔  
 اک بالک ماتا میریئے، راجہ دی منڈی پچ آئی،  
 لئی سبلیاں ماتا باشلا، پچ منڈیے آئی۔

دکھی کالی دیرے گی ماتا باشلا گھوٹی گلے کئیں لائی،  
 جنم جنم دا پچھڑیا پڑا، آج توں ملیا آئی۔  
 پچھلی گل توں بھلی جاہاں بچے، اگلی گل سنائی۔

### راجہ منڈ لیک کی کالی دیر سے دوستی

کالی دیر تے راجہ گی لیئے، اپنے محلیں آئی،  
 اپنے محلیں اوندی ماتا، تے پنڈت لے سدائی۔  
 لکھی پاتی ماتا باشلا، ناشلا۔ لیئے سدائی،  
 چلی محلیں داماتا کاشلا، باشل منڈی آئی۔  
 دوئے بھینا خوشنبری کئے، گلیں لکیاں جائی،  
 بولے باشلا بچن کرے کاوشل گی گل سنائی۔  
 پچھلے جنم دا جوڑ بھرا میں دا، آج ملیا آئی،  
 حکم کیجا ماتا باشلا پنڈت لیئے سدائی۔  
 ہون کیرتن مندریں ہوندا، تاں جگ ہوندا جائی،  
 جگ ہندے پنڈے سیساں دندے، جوڑی اٹل روے بادشاہی۔  
 شاستر یدھی کئیں دوئیں بھینیں اندی میڑی پائی،  
 کئے کالی دیرے گی بتر بنایا، کئیں وزیر بنای۔

### دیوچوہاں راجہ

کالی دیر بچن کرے راجہ گی بچن سنائی،  
 گڑھ غزنی مغلیں دا پاسا، ہندو ریشمدا نائیں۔

رام مکھ کہنے آئے گی لیندے کلما پڑھائی،  
 جنیتوںکے آلا دکھی دندے سوی چڑھائی۔  
 آکھاں تلگی چھتریا، گڑھ غزنی کرو چڑھائی،  
 آکھے کالی سُن راجیا، گل منے کنے لائی۔  
 کالیاں کپلیاں گماں راجیا مغلیں بندی پائی،  
 جے نیشن چھڑائی کپلاں بندی، بناں روہننا ہندو آئی۔  
 مُڑی آکھے کالی ویر، غزنی دی کرو چڑھائی۔

### کالی ویر کا سرینگر جانا

بیہی منڈیا راہ منڈ لیکے، کالی ویر سے گی لیا سدا آئی۔  
 ایہہ گل توں سنیاں کالی ویر، سنیاں منے کتے لائی۔  
 شپائی پیادے سدی اے رابتے نے، تے دتا اختیار جائی۔  
 بولے راجہ بچن کرے، کالی ویر سے گی گل سنائی۔  
 لیئے حکم کالی ویر، ماڑا کاکا گی ملیا آئی۔  
 نکھڑے بھبا بیگی دیاں ماتا، میں سرینگرے گی جائی۔  
 کلا دھاری کالی ویر، وچ سرینگرے دے آئی۔  
 بھو لوچن تے جبو لوچن، کالی ویر سے گی ملی پے آئی۔  
 حکم رابتے دا کالی ویرے نے، بھو لوچن گی دستیا جائی۔  
 سوچاں کردا جبو لوچن، ٹھھسیں پھیجے جائی۔

جب لوچن نے حکم اے کیجا، سرینگرے وچ جائی۔  
 انھیں مسلے مغل ن آئی گے، توں نھا کر پوچیاں جائی۔  
 سرینگرے وچ دھتا (۱) پیئے رام نام ڈھائی۔  
 ہندوئیں بولی رام رام مسلیں کلمان جائی۔

## کارک- 6

### گڑھ غزرنی پر حملہ

|             |        |        |       |          |
|-------------|--------|--------|-------|----------|
| ندیں        | دے     | وچ     | ندی   | شچدی،    |
| بڑی         |        | گنگا   |       | ماں۔     |
| دیویں       | وچ     | منڈلیک | بڑا،  |          |
| شلا         | بینتی  | با غلا |       | ماں۔     |
| وچ          | جوئیں  | بیکر   | مشھا، |          |
| دھن         | باہوے  | کاکا   |       | ماں۔     |
| بیکر        | مشھا   | لوكو،  | لیندا | پھورے،   |
| چھلیاں      | کاک    |        |       | ماں۔     |
| باہویا      | ماتا   | کاک    | چلی   | اے،      |
| برہمنی      | بینتی  |        |       | آئی۔     |
| ہتھ         | ڈنگوری | گلے    | جب    | مالا،    |
| ڈگ          | ڈگ     | کر دے  |       | آئی۔     |
| باہمیں ماتا | دانیت  |        |       | سو بھدا، |

|       |           |                         |
|-------|-----------|-------------------------|
| الآن۔ | مشیرت     | مشنی                    |
| بال   | گپلیس     | گی پچھدی ماتا،          |
| دسو   | راجہ      | دی منڈی۔                |
| چبیرا | دسدرا     | منڈلیک راجہ،            |
| آپ    | ترے       | گل تاری۔                |
| انگھی | ڈیوڈھیاں، | چلدی ماتا،              |
| وچ    | دے        | آئی۔                    |
| ناہر  | نگھ       | کالی ویرے،              |
| دونیں | چونپر     | بازی لائی۔              |
| کھیس  | ان        | گھر تھوڑا ماتا،         |
| توں   | کس        | ملکھے دا آئی۔           |
| بولے  | ماتا      | وچن کرے،                |
| کالی  | ویرے      | گی گل سنا۔              |
| دکھن  | دیش       | ریوی راجیا،             |
| میں   | مارودیسا  | دا آئی۔                 |
| کبھی  | متنی      | راجے کووا،              |
| کبھی  | آئی       | ایں کتے گوانی۔          |
| راج   | نہیں      | منگاں، بھاگ نہیں منگاں، |
| رٹھ   | نیلا      | منگدی نائیں۔            |
| اتھیں | راجہ      | اے نہیں ماتا،           |

ٹھاگر لائی۔ پوجا  
 مورتیاں راجہ، پوجے ل جائی۔  
 بریمن نائیں۔ پوجے  
 گھر آئے دے ناگ فی پوجے،  
 برمیاں جائی۔ پوجے  
 پچھے کالی دیر وچن کرے،  
 ماتا گل دے سمجھائی۔  
 کپہہ تیرے نے ہوئی بیتی،  
 مکن سل سنبھے گی لائی۔  
 دیہہ راجہ نے دتی پچھی،  
 راجہ بدھائی۔ دی  
 گڑھ غزنی دے پے مغلیشی،  
 لئی گے بندی پائی۔  
 بھلی گل چانہاں کالی دیرا،  
 مگی راجہ دے ملوائی۔  
 کالی دیرے تے راجہ ناہر سنگھے،  
 گل گلائی اے چنگلی۔  
 ائے محل ائے سہاں،  
 کول ڈالی دی جھنے جھنکی۔  
 ڈالی ناگ پدمے،

|           |          |          |            |
|-----------|----------|----------|------------|
| شیر       | پائے     | دے       | بندی۔      |
| شیر       | پائے     | دے       | بندی ماتا، |
| سو        | راجہ     | دی       | منڈی۔      |
| منڈی      | بیٹھا    | دا گورکھ | چیلا،      |
| والت      | کردا     |          | چنگی۔      |
| بھاگیں    | والیئے   | برہمنیئے |            |
| کش        | لے       | راجہ     | کولا منگی۔ |
| لنا ٹھیئے | ڈیوڈھیاں | چلدی     | ماتا،      |
| وچ        | منڈی     | دے       | آئی۔       |
| منڈی      | بیٹھا    | منڈلیک   | راجہ،      |
| سیلا      | بچن      |          | گلائی۔     |
| گھائی     | کثرا را  | مرنی     | منڈیا،     |
| بچی       | بیتا     | آں       | لائی۔      |
| چڑی       | ماڑی     | تیری     | منڈلیکا،   |
| لہوآ      | دے       | چھاپے    | لائی۔      |
| اس        | کپلاں    | دے       | کارن راجہ، |
| میں       | مرنگ     | کثرا را  | کھائی۔     |
| مریاں     | نمیں     | سُن      | برہمنیئے،  |
| تھکی      | دتا      | سو       | لکھ گائیں۔ |
| سوالکھ    | گنو      | کیہہ     | کراں راجہ، |

|       |                |                  |
|-------|----------------|------------------|
| بھی   | گجری           | نامیں۔           |
| نہیں  | نیچنا          | دُدھ دیہیں راجہ، |
| نہیں  | نیچنی          | چھائیں۔          |
| حکم   | کیا            | منڈ لیکے،        |
| لے    | سیار           | سدائی۔           |
| ستے   | دی کپل اگھڑائی | راجہ نے،         |
| دلی   | ماتا گی        | آئی۔             |
| لیئے  | کپلاں          | ماتا،            |
| وچ    | ڈیوڈھی         | آئی۔             |
| دکھی  | کپلاں          | ہتھ،             |
| کالی  | ویریش نیں      | بیسا جائی۔       |
| منھ   | ڈریش دی        | پٹی رکھدا،       |
| کپلاں | اگیں           | جائی۔            |
| سن    | توں            | ماتا براہمنیے،   |
| آئی   | توں            | راجہ شاٹھگائی۔   |
| راجہ  | شا آئی         | ٹھھگائی،         |
| ایہہ  | گوگھاہ         | کھائی۔           |
| ستے   | کپلاں          | دی،              |
| راجہ  | اگیں           | جائی۔            |
| ایئے  | کپلاں          | راجہ،            |

| جیزی  | مغلیں | بندی | بنی،    | چنھا | دا     | متحیا                       |
|-------|-------|------|---------|------|--------|-----------------------------|
| پائی۔ |       |      | پوری،   |      |        | سوئی                        |
|       |       |      | اوکپلاں |      |        | گوری۔                       |
|       |       |      |         |      |        | ستیں                        |
|       |       |      | دنیں    | دی   | کپلاں، | نچھیں،                      |
|       |       |      |         |      |        | میں نکرے                    |
|       |       |      |         |      |        | دیئیں دیئیں دیئیں           |
|       |       |      |         |      |        | پائی۔                       |
|       |       |      |         |      |        | نکڑے دیئیں دیئیں پائی راج،  |
|       |       |      |         |      |        | تے دیئی اے تیرے بدھائی۔     |
|       |       |      |         |      |        | نچیں دیئیا توں آنی کپلاں،   |
|       |       |      |         |      |        | میں مرنگ کنارا گھائی۔       |
|       |       |      |         |      |        | حکم دتا دیوچھبائے،          |
|       |       |      |         |      |        | چوٹ بگارتے لائی۔            |
|       |       |      |         |      |        | آئی گے بجا دیر راج دے،      |
|       |       |      |         |      |        | کچھ بنیں گے آس ڈائی۔        |
|       |       |      |         |      |        | نچیں ویریں گی آکھ راج،      |
|       |       |      |         |      |        | گڑھ غزنی کرو چڑھائی۔        |
|       |       |      |         |      |        | سوکنیں گے رکنا پڑھی گینیاں، |
|       |       |      |         |      |        | بھیزے مجھوگئے کلمائی۔       |
|       |       |      |         |      |        | آؤں گئی آکھاں تاہر سکھا،    |
|       |       |      |         |      |        | سوآئیں دی گھنٹا نائیں۔      |
|       |       |      |         |      |        | سارا' دے چھوٹے چبانداراج،   |

لہوا آئی۔ کر دی جاتے دیاں تاز تاز  
 لڑیاں، دیاں راجے دیاں تریاں آئی۔  
 مژنا غزی مذکور دا، تے مذکور  
 سمجھ نیلے دے لہوئے چھوائی۔  
 کالی ویر تے مذکور راجہ،  
 غزی دی کرن چڑھائی۔  
 چھپرے باگاں نیلے دیاں راجے،  
 اپرنے دے جائی۔  
 توں روہ کالی ویرا کالے باغیں،  
 آؤں دکھاں غزی دیکھاں جائی۔  
 ہندو میں دلپتا پتیا راجے بے،  
 مسلیں دا گینا آئی۔

بَاب 5

اِختِتَامِيَّة

جے

۱۷۷۱

## کالی ویراوتار: ایک پُر حقایق تجزیہ

کالی ویر سے تعلق رکھنے والی بیشتر لوک کھاؤں میں انہیں راجہ منڈ لیک کا وزیر بتالا یا گیا ہے۔ کالی ویر سے متعلق لوک کھاؤں سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ وہ راجہ منڈ لیک کے علاوہ ماتا مہا کالی اور راجہ ناہر سنگھ کے بھی وزیر ہے ہیں۔

وزیر کا فرض ہے کہ راجہ کو صلاح و مشورہ دے اور جائیز نا جائیز کے بارے میں آگاہ کرے۔ جہاں راجہ اپنے مخصوص فرض سے بھٹک رہا ہو، اُسے دلائل سے اپنے کام کی طرف راغب کرے۔

راجہ منڈ لیک کی گاتھا سے معلوم ہوتا ہے کہ راجہ منڈ لیک اور کالی ویر کی جوڑی بچپن سے ہی ایک دوسرے سے کافی نزدیک رہی ہے۔ شاید اسی نزدیکی کی وجہ سے ہی راجہ منڈ لیک نے کالی ویر کو اپنا وزیر تعینات کیا ہوگا۔ ”کوئی لیے ارتھ شاستر“ میں چانکیہ وشا لا کیشہ کی وساطت سے کہتے ہیں کہ راجہ کو اپنے تعلیمی ساتھی کو جو اس کی خفیہ کارکردگی میں ساتھی رہا ہو، کو وزیر کے عہدہ پر فائز کرنا چاہئے۔ کالی ویر ایو دھیا کے راج کمار ہوتے ہوئے بھی وہاں کے راجہ نہیں بن سکتے تھے، کیونکہ اس عہدہ پر اُن کے بڑے بھائی ناہر سنگھ کا حق تھا۔ اس لئے وہاپنے عہدہ اور دماغی قوت کی وجہ سے اپنے سکولی ساتھی راجہ منڈ لیک کے وزیر بنائے گئے ہوں گے۔ لیکن اس تقریبی سے پہلے اُس وقت کی روایت کے مطابق راجہ اُن کی دماغی البتہ کا امتحان لیتا ہے۔ اس امتحان میں کامیابی پا کر اور اُن کے خصوصی اوصاف سے متاثر ہو کر راجہ منڈ لیک اُن سے اپنا وزیر بننے کی گذارش کرتے ہیں۔

اس عہدہ پر تقریبی کے بعد مختلف سفروں میں اپنے دوست راجہ منڈ لیک کو کوئی ایک معاملوں میں جانکاری دیتے ہیں۔ راجہ کو رعایا کے فوائد کیلئے کیا کچھ کرنا چاہئے

اور راجہ کا سلوک اور اخلاق کیسا ہونا چاہئے، اس بارے میں انہیں اپدیش دیتے ہیں۔ ان کی صلاح اور نصیحتوں سے متعلق باتوں کا دائرہ وسیع ہے۔

علم (گیان) سائنس (و گیان) روحانیت (ادھیا تم) فلسفہ (درشن) زندگی کا فلسفہ، قدرت، نیتی، سیاست وغیرہ متعدد معاملوں پر وہ راجہ منڈلیک کی رہبری کرتے ہیں۔ غزنی پر حملے کے دوران دریائے سندھ کے کنارے پر کیمپ لگانے کے فیصلے پر راجہ سے ہوئی بات چیت سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ جنگ کے طریقہ کار اور فن فوج سے بھی پوری طرح واقف ہیں۔ آگے کالا باغ پر حملہ کی سکیم سے تو وہ فن جنگ میں ماہر ہونے کا پورا ثبوت دیتے ہیں۔

عوام میں چلی آرہی کالی ویر کے بارے میں لوگ کھتاوں میں ان کے دو روپ سامنے آتے ہیں:-

(1) انسانی روپ

(2) دیوتاروپ

انسانی روپ میں وہ چنکار کے بجائے انسانی دماغ اور حوصلہ کا آسرا لے کر زندگی کی اڑچنوں اور مشکلات کا سامنا کرتے ہیں۔ انہیں کل گیگ کا اوتار کہا گیا ہے۔ لیکن زمین پر اوتار کو بھی انسانی زندگی کی حدود میں بندھ کر رہنا پڑتا ہے۔ اُسکی دیوتاؤں جیسی اور چنکاری شیکتوں کی جگہ انسانی دماغ لے لیتا ہے۔ وہ عام آدمی کی مانند دماغ کا استعمال سے اڑچنوں کو حل کر لیتے ہیں اور بہت کے استعمال سے مشکلات کو پار کر لیتے ہیں۔

انسانی روپ میں کالی ویر انسانی دماغ کے اعلیٰ ترین اونچائیوں کو چھوٹے دکھائی پڑتے ہیں۔ وہ ایک بار یکی سے مطالعہ کرنے والے، کسی بھی معاملے کی تہہ

تک پہنچنے والے، فلاسفہ، قدرت کے دلدادہ، خالق، فن جنگ کے ماہر، بہادر اور کامیاب وزیر کے روپ میں کام کرتے دکھانی دیتے ہیں۔ وہ غیر دنیاوی چنکاروں کے بجائے دماغ اور کسی بھی بات کی گہرائی تک پہنچنے کی قوت کا آسرائیتے ہیں۔ اگر انسان اپنی زندگی میں چنکاروں کو فوقيت دینے لگے گا تو وہ کرم کا راستہ ترک کر کے بھاگنے کا راستہ اختیار کرے گا۔ وہ چاہئے لگے گا کہ اس کی محض خواہش سے ہی بڑے بڑے کام آنکھ جھپکنے کے وقفہ میں ہی انجام پا جائیں۔ اس کے تمام کام غیر دنیاوی شکنیاں کر دیں۔ یہ بھاگنے کی خواہش اُسے کرم کے راہ سے بھٹکا دیگی، جبکہ اس ز میں پرانی زندگی کا اصل مقصد کرم کے نتیجوں کو بھوگنا اور نیک کاموں کو مکانا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ کالی ویرا انسانی شریر میں دوسروں کیلئے آدرس جیون کی مثال پیش کرتے ہیں۔ وہ قسمت پر کرم کو اولیت دیتے ہیں۔ دیوتا کے پاس غیر دنیاوی شکنی ہوتی ہے، لیکن انسان ”دماغ“ کے ٹھیک ڈھنگ سے استعمال سے مہماں (عظیم انسان) جیسے کام کرنے میں کامیاب ہوتا ہے۔ کالی ویرے کے جیون چرتے سے تعلق رکھنے والی ہر لوگ کھا میں اُنکے تیز تر دماغ کی جھلک ملتی ہے۔

راجہ منڈلیک کی طرف سے کالی ویرے کے دماغی امتحان سے تعلق رکھنے والی لوگ کھاؤں کا تجزیہ ہمیں دلچسپ نتائج تک پہنچاتا ہے۔ یہ نتائج کالی ویرے کے صحیح روپ کو سامنے لانے میں بے حد مددگار ثابت ہوتے ہیں۔ ان لوگ کھاؤں میں غور طلب باتیں یوں ہیں۔

(1) کالی ویرے کسی غیر دنیاوی قوت کی وساطت سے نہیں، بلکہ اپنی دماغی قوت اور تکنیکی مہارت سے راجہ منڈلیک کے سوالوں کا جواب دیتے ہیں۔ چنکاری تاثرات کی عدم موجودگی انہیں ایک عظیم انسان ثابت کرتی ہے۔ اُنکی یہ

خصوصیت انہیں غیر دنیاوی قوت کے بجائے دنیاوی شخصیت ثابت کرنے کے لئے کافی ہے۔ یہ دنیاوی روپ ہی اُن کے اوتار مانے جانے کی بنیادی علامت ہے۔

(2) وہ پہلے سوال کے حل کی شکل میں جسمانی قوت کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ دوسرے میں ایک مہارت رکھنے والے فوجی کی مانند کلا بازی کا استعمال کر کے دریا کو پار کرتے ہیں۔ تیسرا میں ترازو کی وساطت سے توں، پائی کے استعمال سے اناج کا ناپ اور لمبائی چوڑائی کے ناپ کیلئے غیر روایتی طریقوں کو رانچ کرتے ہیں۔ یہ سب طریقہ کار انسانی معاشرے کو صحیح طور پر چلانے کیلئے ضروری ہی نہیں، بلکہ تمدن کی آگے کی سیر ہی بھی ہیں۔

(3) عوامی روایت کے مطابق دنیا غیر معاشرے کے ایک کالی ویرازانی معاشرے کی طرف سے استعمال کئے جانے والے بہت سے اوزاروں اور تکنیکوں کے خالق ہیں۔ لکڑی کاٹنے کی پتھر کی ہتھ کلہاڑی، ندی نالوں پر شہیر یوں بانس وغیرہ کے پل بنانے کی پرانی تکنیک، توں کیلئے ترازو، اور اناج کے ناپ کیلئے پائی وغیرہ برتاؤں کا ایجاد انہوں نے ہی کیا تھا۔

(4) آخری سوال، جس میں محمل کی چادر میں پانی بھرلانے کی شرط کا جواب برا اہم ہے۔ یہ اس حقائق کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ ہر بات قدرت کے قانون کے مطابق ہی ہوتی ہے۔ محمل کے کپڑے میں جل بھر لانا اتنا ہی ناممکن ہے۔ جتنا کہ چھلنی میں پانی لانا۔ دوسرے طریقے سے اس سوال جواب میں کالی ویرچمپٹکار واد کی تردید کرتے ہیں۔ اس سے یہ بھی واضح ہو جاتا ہے کہ جن باتوں کو دنیاگی استعمال سے ممکن بنایا جا سکتا ہے، اُنکے

وجوہات، یا بنیادیں بھی جوازیت پر منحصر ہوتی ہیں۔ دنیاوی اصولوں کے خلاف وجوہات کا تخلیل بے معنی نہ ہے۔ غیر بنیادی تخلیل میں نہ تن بھی کی حصولیابی ناممکن ہے۔

اس حوالہ سے یہ اشارہ بھی ملتا ہے کہ ناہر سنگھ اور راجہ منڈلیک کے وزیر ہوتے ہوئے بھی کالی ویر بندھی علاقے کے راجہ ہیں۔ تخلیق کرنے والی بندھی (Innovative instinct) سے انہوں نے اپنے زمانہ اور سماج کو نیا میوز دیا ہے۔ تھا۔ پتھر کی ہتھ کلہاڑی، لکڑی کی ٹہنگی، ڈنڈی دار ترازو اور سچے۔ پائی جیسے پیانوں کا۔ ایجاد کر کے سماج میں انتقلابی تبدیلی لائی گئی۔ پل بنانے کے لئے شہریوں کا استعمال جیسے شروعاتی زمانہ کے طریقہ کار کو بھی انہوں نے ہی رائج کیا تھا۔ اس کہانی میں یہ بات قابل غور ہے کہ انہوں نے کہیں بھی غیر دنیاوی شکنی کا استعمال یا مظاہرہ نہیں کیا۔ اپنے سامنے ابھارے گئے سوالات کا جواب انہوں نے اپنے دناغی اختراع سے کھو جے ہیں۔ اُن کے اعلیٰ پایہ کے دماغ کی وجہ سے ہی آنے والے سماج نے انہیں چنکاری انسان کا درجہ دے دیا ہوگا۔ عوام کا یہ سجاوہ ہی ہے کہ وہ انتہائی اوصاف والے، ویر اور سب کا بھلا کرنے والے لوگوں کو دیوتا کی پذوی دے دیا کرتا ہے۔

اپنے دوسرے روپ میں کالی ویر دوسرے دیوتاؤں کی طرح اُن غیر دنیاوی شکنیوں سے آسائشہ دھلانی پڑتے ہیں، جن کی ایسی شکنیاں انسان کا بھلا یا بُرا کر سکتی ہیں۔ وہ کسی کو ورداں یا شراب دے سکتے ہیں۔ لوگ سماج کا اعتقاد ہے کہ انسانی شریرو دھارن کئے ہونے پر بھی ایشور کے اوتار میں غیر دنیاوی چنکار کرنے کی الہیت ہوتی ہے۔ عوام کے دلوں میں کالی ویر کی شہرت بھوت پریت، ڈائیں، چڈیل، اپسرا

جو گنی وغیرہ کے دشمن کے روپ میں زیادہ ہے۔ وہ جادو ٹونے کے سخت مخالف ہیں۔ بنگال میں راجہ مندلیک کے ساتھ گئی بارات کے افراد کو جب رانی سرگلا اپنے جادو سے بھرم میں ڈال دیتی ہے۔ تب اُسے اس جادوئی فعل کا مراچکھا نے کیلئے وہ اُسے اپنی غیر دنیاوی شکلی سے خوفناک سر در دلگا دیتے ہیں۔

ایک دوسری کہانی میں کالی ویر کو دھرم کے راستے سے بھٹکانے کیلئے اپراؤں کی طرف سے کئے گئے حملے میں وہ ان کی خوبصورتی پر عاشق ہونے کے بجائے انہیں چوٹیوں سے پکڑ کر دور دور پلک دیتے ہیں۔ دراصل کالی ویر جس نہایت مشکل دھرم کے راستے پر چل رہے ہیں، وہاں سب سے بڑی روکاؤں میں ہیں۔ کام، واسنا اور دوسرے عیش و عشرت میں بنتلا ہونا۔

کالی ویر ایک یوگیشور کی مانند دلی جذبات پر روک لگانے اور جسمانی اعضا پر کنٹرول کر کے دنیاوی کششوں سے صاف بچ نکلتے ہیں۔ ان کے جادو اور بھوت پریت وغیرہ کے مخالف کہانیوں قصوں کی اور مختلف بیماریوں اور تکالیف میں بنتلا لوگوں کو بھلا چنگا کرنے کی اہلیت کی وجہ سے ہی لوگ ان کی مہر کی خواہش رکھتے ہیں۔

## کالی ویر اور زبانی تواریخ کی کڑیاں

تواریخ میں اگر چہ کالی ویر کے بارے میں کوئی مصدقہ ثبوت دستیاب نہیں ہیں، تو بھی منہذ بانی روایات کا مطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ کسی زمانے میں تواریخ کا ایک جوڑ ہے ہیں۔ کالی ویر کی کھانا کا تعلق دھارک و شواس سے ہوتے ہوئے بھی اُسے مکمل طور پر من گھرنٹ نہیں مانا جا سکتا۔ کالی ویر کی کھاؤں میں ایک

اہم حقایق ہے، کالی ویر کا انسانی روپ، جس میں وہ وزیر کی ذمہ داریاں نبھاتے ہوئے دکھائی پڑتے ہیں۔ گل دیوتا ہوتے ہوئے بھی وہ ایک عام آدمی کی طرح سلوک کرتے ہوئے پیش کئے گئے ہیں۔

اگر بڑھا چڑھا کر بیان کئے گئے حوالوں اور غیر یقینی باتوں کو کالی ویر سے متعلقہ کھاؤں سے ہٹا دیا جائے تو ان کی شخصیت نکھر کر سامنے آجائی ہے۔ اس شخصیت کو زبانی تاریخوں میں سنبھال کر رکھا گیا ہے۔

ہندوستان پر جب غیر ملکی حملے ہو رہے تھے اور ہندوراجیہ یک بعد دیگر نیست و نامود ہو رہے تھے، تب یہ ملک مسلسل سکڑتا جا رہا تھا۔ بلوچستان، افغانستان وغیرہ علاقوں بھارت کی ثقافتی ملکیت سے باہر ہو چکے تھے۔ اکثر کہا جاتا ہے کہ بر صغیر ہند سے ان کھوئے ہوئے خطوں کو دوبارہ آزاد کروانے کی کوششیں نہیں ہوئیں۔ تاریخ اس بارے میں خاموش ہے۔ اس دور میں تاریخ لکھنے کی روایت اس ملک میں نہیں تھی۔ اس لئے اگر والہ خیز کوششیں ہوئیں بھی، تو ان کے ثبوت گنای کی تاریکی میں سا گئے۔ لیکن لوک کھاؤں کی لافانی دھارا میں متعدد تاریخی واقعات مسلسل بہتے آئے ہیں۔

ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اس وقت ملک کے مختلف راجیوں سے تعلق رکھنے والے دھرم ویروں کا ایک گروہ بادوں ویروں کے نام سے مشہور تھا۔ لوک کھاؤں سے پتہ چلتا ہے کہ ان ویروں کی فوج نے نہ صرف بیرونی حملہ آوروں کا سامنا کیا تھا، بلکہ اپنے ملک کی حفاظت بھی کی تھی۔ شاید کچھ کھوئے ہوئے علاقوں بھی انہوں نے واپس لئے ہوئے۔ ایک دیگر لوک وشاوں ہے کہ ان ویروں کے ساتھ فوجی تربیت یافتہ ناٹھوں کی جماعتیں بھی رہتی تھیں۔ ایسے دھرم بندھ عومنا تھے پنچتی

سادھوؤں کی رہنمائی میں لڑے جاتے تھے۔ وہ سادھو دراصل بھارتی سنکرتی کو بڑھاوا دینے والے اور محافظت تھے۔

باون ویریوں کی شجاعت کو بعد کے ناتھ پنچھیوں نے پوجا کے اثاثے کے روپ میں اپنا کرامر شخصیت کے روپ میں مشہتر کیا۔ ناتھ پنچھ میں دنیاوی کاموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لینے کے بجائے دنیا سے منہ موڑ لینے کا جذبہ آجائے پر کرم کا مقام نجہرت نے لے لیا۔ اسی وجہ سے تانترک پریوجنوں سے باون ویریوں کی دوہائیاں دی جانے لگیں۔ تانترک پریوجن کی سدھی کے لئے تیز رفتار ویر دیو کے روپ میں ان ویریوں کا آواہن کیا جانے لگا۔ اور منتروں وغیرہ کی رچنا میں بھی کی جانے لگی۔

غیر ملکی حملہ آوریوں کو لوک گاتھاں میں عموماً مغل یا مغلیہ، منگلیہ کہا گیا ہے۔ حالانکہ یہ حملہ آور مغل حکومت قائم ہونے سے صدیوں پہلے لوٹ مار کے لئے آتے تھے۔ یوں لگتا ہے، جیسے جیسے آپسی پھوٹ بڑھتی گئی، اور ہندوستان کے تحفظ کا سرنشیت کمزور ہوتا گیا، ویسے ویسے غیر ملکیوں کے ہاتھ کا میا بیاں آنے لگیں۔

راجہ منڈلیک کی کارک سے پتہ چلتا ہے کہ زیور سنگھ یعنی گوگا چوہاں کے وقت میں غیر ملکی حملے تیز تر ہوتے گئے۔ بھارت میں جو بھی مضبوط ہندو گڑھ تھے، وہاں سے مرکزی حکمران کے بنتے ہی ”اسر“ فوجیں اس شہر پر قبضہ کر لیتی تھیں۔ شفاقتی اہمیت کے مقاموں اور مندروں وغیرہ کو نیست و نابود کر دیا جاتا۔ راجہ منڈلیک رانی سرگلا کے عشق میں سُسرال جا کر پیار محبت میں ڈوب کر اپنے راجیہ اور گھر بار کو بھول جاتے ہیں، تو سہری موقعہ پا کر اسر فوجیں اس کی دارالسلطنت پر حملہ کر دیتی ہیں۔ گوگا چوہاں کی بہن لگڑی پریشان ہو کر بھائی کو خط لکھتی ہے۔ گاتھا گاکیوں کے مطابق:-

”بائی منڈیاں تیرا گڑھ ذدھ نیرا،  
 لڑی مرے یو دہنے سارے۔  
 ظلم زور دا بدل گرجیا،  
 ہٹھ ناریں پھرے کٹارے۔  
 نبیر سائیں دا قبر جھلیا،  
 مختن سئے ٹھوکر دوارے۔  
 اٹاں سوہنیاں چکی کیتیاں،  
 پونے چ رت رلائی۔  
 گھر گھر پئی گئے پٹ سیاپے،  
 مغل، مشیداں پائی۔  
 ظلم کہانی لکھنی مشکل،  
 توں بیٹھا سوہرے جائی۔  
 شہر تیرے دے کمی گئے کاغذ،  
 بھیں ملئی گئی سیاہی۔

آپسی لڑائی جھگڑوں کی وجہ سے غیر ملکی حملہ آوروں کو دعوت دئے جانے کے  
 واقعات بھی آئے دن ہو رہے تھے۔ راجہ منڈلیک کی حکومت کا آدھا حصہ مانگنے  
 والے اُسکے موسرے بھائی ارجمن۔ سرجن کی جب ایک نہ چلی، تو وہ غزنی سے  
 مسلمان حملہ آوروں کو بلا لائے۔ گوگا چوہان اپنے سُسرال میں مہمان نوازی سے  
 لطف اندوڑ ہو رہا تھا۔

حملہ آوراں نے اُس کی ماتارانی باشلا اور بہن گلڑی کو قیدی بنا لیا۔ بے بسی

میں انہیں کلکہ پڑھتا پڑتا۔

ارجن سرجن دیرن میرے، ساک چکاندے دھوئی،  
گڑھ غزنی، داچا زھن مغلیں گی ڈدھ نیرا دین جواڑی۔  
منیاں تیریاں ملکھ جگداں تے راج کماندا کوئی،  
ماتا باشلا بہن گلدوی بس مغلیں دے پائی  
ماتا باشلا، بہن گلدوی روندیاں محلیں ریہاں  
شندے باخھو ایس منڈ لیکا۔ کلمہ پڑھنے پنیاں۔

راجہ کے دوسری جگہ جاتے ہی غیر ملکی فوجوں کی طرف سے راجدھانی پر حملہ  
کرنے کے ایک دوسرے واقعہ کے بارے میں گاتھا میں مزید لکھا ہے۔ سندھ دریا  
تک اپنے قابل اعتماد ساتھیوں ناہر سنگھ اور کالی ویرا اور پوری فوج کے ساتھ شکار کھلینے  
آیا ہوا راجہ منڈ لیک اسی خدشہ کی وجہ سے اپنی فوج اور سپہ سالاروں کو واپس شہر کی  
جانب بھیج دیتا ہے:-

لئنے لشکر فوجاں، راج، سندھ ندی پر جائی۔  
بھنی فوج لشکر ڈدھ نیرے دی چڑھی شکارے آئی۔  
پچھوں چڑھنکن مغل پنھان، ڈدھ نیرا لیکن اپنا بنائی۔  
جھی لشکر فوج راجے نے، واپس کیتی اے جائی۔

راجہ منڈ لیک کی عدم موجودگی میں گلدوی کالی ویرا سے مدد طلب کرتی ہے۔

لکھی پروانے گلدوی بھیجی  
دینے کا لیہ جائی۔  
إنماں منگلیاں دیاں فوجاں چڑھیاں  
منڈ محبتی جو جانا آئی

بھگال راجستان سے دور ہے۔ اس لئے وہاں سے امداد میں دریی بھی عین ممکن ہے۔ کالی ویرا یو دھیا سے فوراً ذہن نیز اپنی سکتے ہیں۔

راجہ منڈلیک کی لوگ گا تھا سے یہ بھی اشارہ ملتا ہے کہ غیر ملکی قبضہ والے علاقے سے لشیروں کے گروہ ہندوستانی علاقے میں آ کر اکثر لوٹ مار کیا کرتے تھے۔ اناج خوراک کے علاوہ وہ یہاں سے پشودھن بھی با مک کر لے جاتے تھے۔ گئو کی سیوا کرنے والے بھارت میں عام لوگ بھی درجنوں گائیں پالتے تھے۔ امیر لوگوں کی گوشالاؤں میں تو یہ تعداد بیشکڑوں تک ہوا کرتی تھی۔ گورہ کلوں اور رشی کلوں میں ہزاروں کی تعداد میں گودھن پلتا تھا۔ اسی لئے اس دور کیلئے کہا جاتا ہے کہ بھارت میں دودھ اور گھنی کی ندیاں بہا کرتی تھیں۔ لیکن لشیروں کے گروہ گنووں کو کسی دھارمک شرداہا کی وجہ سے نہیں، بلکہ قوت کا خوفناک مظاہرہ کرنے کے لئے انہیں چڑا کر لے جاتے تھے۔ بدیشی سنسکرتی میں گائے اور بکری میں کوئی فرق نہیں تھا۔ راجہ منڈلیک کی لوگ گا تھا میں ایسی ہی چرائی گئی کپلا گئوں کا زاد کروانے کیلئے راجہ کی طرف سے جنگی مہم پر جانے کو بیان کیا گیا ہے۔

راجھی سکھوں میں محورا جہ منڈلیک بوزھی براہمنی کو اس کی چرائی گائے کے عوض میں لا کھ گئویں یا سونے کی بنی گائے دینے کو بھی تیار ہے، لیکن اسے آزاد کرانے کیلئے کوئی وعدہ نہیں کرتے۔ ایسی حالت میں کالی ویرا کی طرف سے سونے کی گائے لے کر لوٹ رہی مطمین بڑھیا کو بھڑکانا، دوسرے طریقے سے راجہ منڈلیک پر جنگ کیلئے دباؤ ڈالنے کا ایک طریقہ کار ہی تھا۔ آخر کار کالی ویرا پنے مقصد میں کامیاب ہوتے ہیں۔ راجہ منڈلیک نے غزنی کے گڑھ پر حملہ کرنے کا اعلان کیا۔ بخوبیں ویریں گی آکھے راجہ گڑھ غزنی دی کرو چڑھائی۔

سو گئیں گی رنگتار چڑھی ہتھیاں، بھیڑے منجھو گئے گھبرائی۔

یعنی۔ باون ویریوں کو غزنی کے قلعے پر حملے کا حکم دیا گیا۔ اس سے کشتی ویریوں کے چہرے بہادری کے جذبے سے لال ہو گئے۔ بزدل اور ڈرپوک درباریوں کے رنگ اڑ گئے۔

راجہ منڈلیک کے اس بہادری کے کارنامے کے بارے میں تاریخ چاہے خاموش ہے، تو بھی لوک تاریخ دانوں کے مطابق راجہ کی یہ جنگی مہم فاتح مہم میں بدل جاتی ہے۔ کپلا گائے کو آزاد کرانے کے علاوہ کالاراکش کو بھی مار دیا جاتا ہے۔

اس کھانک میں کپلا گائے دراصل اُن بے زبان لوگوں کی علامت ہے، جنہیں لشیرے غلام بنانا کر اپنے ساتھ لے جایا کرتے تھے۔ طاقت کے بل بوتے پر مقابلہ نہ کر پانے کی وجہ سے ہی غلام بنائے گئے مردوں اور عورتوں کو گائے کہا گیا ہے۔

راجہ منڈلیک اس گائے کو ظالموں کے چنگل سے چھڑا کر راجہ کی بنیادی ذمہ واری نبھاتے ہیں تو کالی ویرا نہ رنگھے اپنے راجہ کیلئے کاشا بننے والے کالاراکش کو مار کر ایک سیاستدان وزیر کی ذمہ واری پوری کرتے ہیں۔

آج ضرورت اس بات کی ہے کہ ایسے ویرتا سے بھرے حوالوں پر تحقیق کی جائے۔ ان حوالوں کے زبانی دھاگوں میں پروگرگنام تاریخی کڑیوں کو جوڑا جائے۔ اور کھوئے ہوئے ہندو راجیوں، ہندو علاقوں اور اعتقاد کو پھر سے حاصل کرنے کیلئے ہوئی جدوجہد کا تجزیہ کیا جائے۔

# کالی ویری کی کارکیں

جموں خطہ میں کالی ویری کی جو کارکیں گائی جاتی ہیں، وہ مختلف نکڑوں میں منقسم ہیں۔ ایک مکمل گا تھا، جس میں اس ویری کے مکمل حالات موجود ہوں، دستیاب نہیں ہے۔ کالی ویری جی کی زندگی کے بارے میں جواطلاءات دستیاب ہیں، انکی بنیادیں یوں ہیں۔

(1) عوامی اعتقاد اور وشواں

(2) پوچا پاٹھ

(3) کارکیں

(4) کہانیاں

کارکوں میں بھی کالی ویری جی کی مکمل جیون لیلا پر روشی ڈالنے والی کوئی ایک کارک موجودہ وقت میں رائج نہیں ہے۔ تو بھی مختلف کارکوں سے اس دیوتا کے بارے میں جو اطلاعات دستیاب ہوتی ہیں، ان سے اس نتیجہ اخذ کیا جاسکتا ہے، کہ کسی وقت اس دیوتا کی ایک لمبی کارک ضرور پر چلت رہی ہوگی۔ یہ زمانہ گیارہویں صدی کے آس پاس کا ہو سکتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اسی زمانہ میں اپ بھرنشوں میں رچے گئے ادب اور لوک ساہتیہ موجود زبانوں میں ڈھل رہا تھا۔ ڈوگری نے بھی نئے سانچے میں ڈھلتے ہوئے اپ بھرنس سے بجھے کئی ریتی رواجوں کو چھوڑ دیا ہوگا۔ نئی قدروں میں ڈھلتے ڈھلتے کالی ویری کی اصل کارک بھی کئی نکڑوں میں بٹ گئی ہوگی۔

غیر ملکی حملوں کے چلتے ہندوستانی تہذیب بڑے پیکا نے پر متاثر ہونے لگی تھی۔ اس وقت کے بلیدانی لوگوں پر ویری گا تھا کیمیں اور کارکیں رچے جانے کی وجہ سے کالی ویری جی سے پیش رو ویوں پر رائج گا تھا وہ کے گمانی میں جانے کا سلسلہ بھی

شرع ہو گیا تھا۔ عین ممکن ہے، آپ بھرنش سے ڈوگری میں آتے آتے کالی ویر کی گا تھا کے کئی اہم حصے گنای میں کھو گئے ہوں گے۔

گا تھا میں گانے والوں کی طرف سے گوگا چوہاں کو ویروں کا شرمنی بنائے جانے کی وجہ سے اسے منڈلیک یعنی ویر منڈلی کا رہنمایا گیا ہے۔ اسی جذبہ کے تحت گا تھا گائیکوں نے کہا:-

ماں یا باچل دے گھر جیا

گنگا ظاہر پیرت ویر

راجستان کے گا تھا گائیکوں کی طرف سے اس علاقہ میں گوگا گا تھا لانے کے بعد یہاں کی گا تھا روایت جیسے منڈلیک کے رنگ میں رنگ گئی تھی۔ دوسرے دیوی دیوتاؤں کے مقابلے میں گوگا کے ذمی طور پر پچل دینے والا اور حاضر فن دکھلانے والا کہا گیا ہے۔

عوام کے دلوں میں منڈلیک کتھا کی دچپی کی وجہ سے اسے 'فوراً ظاہر پیر' تسلیم کر لیا گیا۔ منڈلیک گا تھا کے گائیکوں نے کالی ویر کوں، کیلو ویر وغیرہ روایتی ویروں کو راجہ منڈلیک کا مصاحب بیان کر کے عوامی ذہن میں مکمل طور پر منڈلیک کو مرکز بنانے کی کوشش کی ہے۔ اس کیلئے انہوں نے ایسی کتھا کا اہتمام کیا، جو شخص کالی ویر یا کیلو ویر کی پرتشیش کریگا، وہ ان کے سوامی راجہ منڈلیک کو نظر انداز نہیں کر پائے گا۔ اس کا عمل میں تاریخی ثبوت اور نشان آہستہ آہستہ مٹتے جاتے ہیں۔ لیکن اس سے گا تھا گائیکوں کا حلواہ مانڈا پشت در پشت کھلے عام چلتا رہا ہے۔

موجودہ دور میں کالی ویر سے متعلقہ مواد ان کارکوں سے ہی حاصل ہوتا ہے:-

(1) کالی ویر کی پھنکر چھوٹی کارکیں

(2) ناہر سنگھ کی کارک

(3) راجہ منڈ لیک کی کارک

کالی ویرا اور ناہر سنگھ کی گاتھا کو کہیں کہیں گاتھا گانگیوں نے عجب ڈھنگ سے گذبڑ کر دیا ہے۔ گائیک لوگ چونکہ تاریخ کے بارے میں حقایق سے روشناس نہیں ہوتے، اس لئے زبانی روایتوں پر چلتے ہوئے یہ بہت سی ضروری باتوں کو نظر انداز کر دیتے ہیں۔

کالی ویرا جی کے جنم سے متعلقہ جانکاری اُنکی ادھوری پھنکر گاتھا سے دستیاب ہوتی ہے۔ ان ہی گاتھاؤں سے اُن کے مزاج اور کارکرگی کے کچھ حوالوں کے بارے میں بھی پتہ چلتا ہے۔ انہیں میں وہ اپنا پرکشش روپ بھی پرکش کرتے ہیں۔ ناہر سنگھ کی کارک میں اُن کی دافریب لیلا کی کچھ جھلکیاں موجود ہیں۔ لیکن راجہ منڈ لیک کی کارک میں کالی ویرا منڈ لیک کی مدد کیلئے کوشش دکھائی دیتے ہیں۔ ایک مکمل اور آزاد کارک کے دستیاب نہ ہونے کی وجہ سے مختلف ذرائع سے حاصل پھنکر گاتھاؤں کا تجزیہ اور ایک دوسرے سے جوڑ کر ہی کالی ویرا جی کے روپ سر روپ اور شخصیت پر روشنی ڈالی جاسکتی ہے۔

## ضمیمه

ویردیوں کے بارے برہم رشی با وادودھادھاری کے تاثرات

برہم رشی با وادودھادھاری جی کے مطابق ویردیو دراصل سدھ یونی سے ہوتے ہیں۔ یہ ایسے گھور تپسیوی ہوتے ہیں، جنہوں نے جپ۔ تپ کی وساطت سے رڈھی۔ سدھیوں پر ادھیکار پایا ہے۔ اپنی جوگ جگت اور ایشوری شک्तی کی وجہ نے یہ جیون مرن سے مبرہ اہوتے ہیں۔ ان میں انتر دھیان ہونے یا مختلف روپ دھارن کرنے کی شک्तی ہوتی ہے۔ یہ مختلف جانداروں کے شریدھارن کرنے یا ایسے شریر کو چھوڑنے اور انتر دھیان ہونے کی شک्तی رکھتے ہیں۔ یہ اپنے غیبی شریر سے دوسرے جیوں میں داخل ہو سکتے ہیں۔ یہ انسانی سماج کے اور گردخیلی طور پر رہا شکر تے ہیں اور آواہن کئے جانے پر پرکٹ ہوتے ہیں۔ لیکن کئی بار اپنے بھگتوں کی حفاظت کیلئے بن بلائے بھی چلے آتے ہیں۔

ان کا اہم کام ہوتا ہے تپ میں لین تپسیوں کا امتحان لینا۔ اس کیلئے وہ ان کے جپ تپ میں روکاوٹیں پیدا کرتے ہیں۔ کئی بار کسی ناگ کے شریر میں داخل ہو کر سادھو سنتوں اور بھگتوں کے دھیر ج اور ربط ضبط کو آزماتے ہیں۔ یہ سدھ غصے یا کوپ کی حالت میں بربادی کا موجب بھی بنتے ہیں، جب کہ منائے جانے پر خوشیاں بھی دیتے ہیں۔ جن بھگتوں پر ان سدھوں کے استھان ہوتے ہیں، وہاں کھانے پینے کی اشیا کی کمی نہیں رہتی۔ وہاں سکھ اور امارت رہتی ہے۔ باوا کالی ویرا اور باوا کیلو ویر بھگتوں کی حفاظت اور رکشا کرتے ہیں۔ وہ پرم سدھ ہیں۔ وہ پریوار ک گرہستھ اور دنیاوی سکھ بھم پہنچاتے ہیں۔

برہم رشی باوا دودھا دھاری جی جہاں کہیں بھی یکیہ کرتے تھے، وہ جملہ سدھوں دویردیوں کی طرف سے یکیہ میں روکاوت ڈالنے کی کوششوں سے بچاؤ۔ کیلئے نگرانی نے والے بھگت سیوکوں کو خاص ہدایات جاری کرتے تھے، جو مندرجہ ذیل ہیں۔

(1) جملہ سدھ زیادہ تر کسی سادھو سنت، بھکاری وغیرہ کی شکل میں پر گٹ ہو کر یکیہ کی حدود میں آتے ہیں۔ سدھ کے آنے پر اس کا مناسب ستکار کیا جائے۔ بیٹھنے کیلئے اونی آسن پیش کیا جائے۔

(2) سدھ کے تیس قابل احترام الفاظ استعمال کئے جائیں۔

(3) یکیہ کے نمٹ بنائی گئی ایشا اُس کے کھانے کیلئے پیش کی جائیں۔

(4) لیکن کسی بھی صورت میں اُسے بھندار کے کمرے، رسوئی اور یکیہ شالا میں داخل نہ ہونے دیا جائے۔ بھندار میں رکھی گئی اشیا اور رسوئی گھر میں لگائی مریدا کی ریکھا کو پارنہ کرنے دیا جائے۔

ایسا وشاں ہے کہ بھندار یا رسوئی کی حدود میں سدھ کے داخل ہونے پر کئی طرح کے وگن پیدا ہو جاتے ہیں۔ جیسے آندھی اور بارش کا آنا، سانپوں کا نکنا، یا دوسرے انشتوں کا پیدا ہونا۔ اتنا ہی نہیں، اُسے بھندار کے کمرے کی محض ایک جھلک دھائی دینے پر وہاں جمع کیا گیا کھانے پینے کا سامان اور یکیہ سا گمری کی کمی پڑ جاتی ہے۔ یکیہ کی کامیابی کیلئے یہ ضروری مانا جاتا ہے کہ یکیہ میں موجود لوگوں کیلئے کسی بھی چیز کی کمی پیش نہ آئے۔ چاہئے یکیہ میں جتنے بھی لب بھو جن کے لئے آجائیں۔

جملہ سدھوں سے تحفظ کیلئے برہم رشی دودھا دھاری جی یکیہ شالا میں بھودیو، گرام دیوتا کے علاوہ خصوصی طور پر کالی دیر جی کا آواہن کرتے تھے اور ان کے نام

سے جل کر چھینگ کا وکر تے تھے اور سوئی گھر میں چمنے سے مریادا کی لکیر کھینچتے تھے۔ براہم رشی جی کے مطابق جموں کا علاقہ ویر دیو سدھوں کی دھرتی ہے۔ لیکن انباراں (اکھنور) سے لے کر چوکی چورا اور اس سے آگے کالی دھار پر بت پر جھل سدھوں کا باس ہے۔

کالی ویر کے بارے میں مہاراج شری کرشن جیوتی کے وچار بھگوان بھولے نا تھے کیلاش پریت پر پریوار سمیت براج رہے تھے۔ تبھی ناراد رشی وہاں آپنے بھولے نا تھے پوچھا۔ ”رشی ور آپ کیسے ہیں؟“ ناراد۔ ”پر بھو جس پر آپکی کرپا ہو، اسکا آج اور کل دونوں سکھوں سے بھرے ہیں۔ بھے شنکر، جس ناراین کہتے ہوئے تینوں لوکوں کی سیر کرنے میں بڑا آندہ پارہا ہوں سوامی“۔

بھولے نا تھے۔ ”ترلوکی کے کیا سما چار ہیں؟“۔

ناراد۔ ”میں تینوں لوکوں کی یاترا کر کے آرہا ہوں پر بھو، دھرتی پر شیش اوتار ہونے والا ہے۔ آپ کے گلے کے ہارشیش ناگ جی کالی ویر کے نام سے دھرتی پر اوتار دھارن کریں گے۔“

بھولے نا تھے۔ ”یہ تو نہایت شمشھ سما چار بتلایا ہے آپ نے۔“

ناراد۔ ”بھگوان، دھرتی پر پاپ اور ادھرم پھراپنی حدود پار کر کر چکے ہیں۔ انسانیت تراہی تراہی (بچاؤ بچاؤ) کر رہی ہے۔ رشی منی اوتار کی انتظار میں پست حوصلہ ہونے لگے ہیں۔“

ماتا پاروتی نے کہا۔ ”رشی منیوں کا پست حوصلہ یگ پر یورتن کر دیتا ہے۔ لیکن

اس بار شیش ناگ جی ایک اہم اوتار ہو گے، یہ بڑی خوشی کی بات ہے۔“  
نارو۔ ”شری ہری بھگوان و شنو بھی ساتھر ہیں گے۔“

پاروتی۔ ”پر بھو، اس بار یہ دیوتاوں کی جوڑی کس نام اور روپ سے اوتار  
لیکی،“

بھولے ناتھ۔ ”دیوی پاروتی، پرم پوجیہ شری ہری ناہر سنگھ کے نام سے  
ایو دھیا کے راجہ ہو گے اور اس دھرتی کو دھارن کرانے والے اسیں شیش ناگ جی  
کلکی ویریا کالی ویر کھلا میں گے۔“

بھگوان شو کے گلے میں کنٹھ ہار کی طرح پیٹے شیش ناگ جی نے جگت سوائی  
المیشور سے پوچھا۔ ”پر بھو، زمین پر پہلے ی انیک ویر موجود ہیں۔ اس حالت میں میرا  
کیا مقصد ہوگا؟“

بھگوان شو۔ ”شیش جی، آپ کا سوال مناسب ہے۔ دھرتی پر باون مہا ویر پہلے  
ہی سے موجود ہیں، جن میں مہا ویر ہنومان جی اہم ہیں، لیکن کل یہ گیک میں آپ کا اول  
ترین ویر دیو کا کردار ادا کرنا ہے۔ آپ کو تمام ویروں کے رہنماء کے طور پر پاپ، سنتا پ  
اور ظلم و تشدد کے خلاف اعلان جنگ کرنا ہے۔“

نارو جی نے پوچھا۔ ”بھگوان، زدرا اوتار بھگوان ہنومان جی بھی یہ اعلان جنگ  
کرنے کی پوری الہیت رکھتے ہیں۔ تریتا یہ گیک میں انہوں نے رام ذوت اور رام  
یو دھا کے کام کس الہیت سے نبھائے تھے؟“

بھولے ناتھ۔ ”آپ نے صحیح کہا ہے نارو جی، زدرا اوتار ہنومان جی مہا شکنی  
کے مالک ہیں۔ وہ سورج کی مانند تجویں اور شجاعت میں پربت سماں ہیں۔ لیکن  
ہر یہ گیک میں اوتار لینے کے حالات الگ الگ ہوتے ہیں۔ کل یہ گیک میں شیش اوتار کا

فیصلہ سرشی کی رچنا سے پیشتر کیا گیا تھا۔ مکلی اوتار میں دوسرے ویردیو کالی ویریجی کے مددگار ہونگے۔ یہ قدرت نے پہلے ہی تعین کر دیا ہے۔“  
پاروٹی۔ ”پر بھوکالی ویریجی کا کل یگ میں کیا کردار ہو گا؟“

بھولے نا تھے۔ ”کل یگ میں دنیا کا ذرہ ذرہ پاپوں میں ڈوب جائیگا۔ پاپوں کی تاریکی دن کورات بنادے گی۔ اُس غیر استحکام دور میں دوسری شکنتیاں پکھنیں کر پائیں گی۔ پاپی، غیر اخلاقی را کشی قوتوں کی سرکوبی محض طاقت سے نہیں، بلکہ چھل اور بل دونوں کی سکجا کر کے کرنی ہو گی۔ اُس وقت دنیا کا تحفظ صرف کالی ویریکریں گے۔ انہیں اعلیٰ ترین بہادر (ویریش ریسٹھ) مانا جائیگا۔ وہ دھرتی پر ہمایہ پربت کی مانند اونچے مقام پر رہیں گے۔ اُن کے بل اور پراکرم کے سامنے را کشی قوتیں بڑے چھوٹے قد کی دھکلائی دیں گی۔ شری کالی ویراپتی عظیم دماغی قوت، قابل ترین رہبری سے ظالم قوتوں کی طرف سے کئے جا رہے پاپوں اور پاپیوں سے دھرتی کو نجات دلائیں گے۔“

بھگوان شو کے مکھ سے نیش اوتار شری کالی ویری کی شجاعت کا بکھان سُن کر اینک دیوتا وہاں پر گٹ ہو رہری مکلی اوتار کا جے جے کا زکرنے لگے۔

نیش ناگ جی بولے۔ ”پر بھو، میں تو آپ کے حکم کا پابند ہوں۔ میں جب جب شری ہری کے ساتھ دنیا میں اُترتا ہوں، ہمیں بھگوان بھولے نا تھے اور ماتا پاروٹی کا مکمل تحفظ اور دران حاصل ہوتا ہے۔ یہ اردھ ناریشور بھگوان شنکر کی لیلا کا اُستار ہی ہے۔“



کل دیوتا: دیر شر و می

# شری کالی دیر



شری کالی دیر چریٹیپل ٹرست، شجوال جموں